Introduzione

Il nostro destino ultimo, la meta del nostro andare ¢ la felicita:
Dio ci vuole felici. E questa la vocazione fondamentale, che ci viene
data con il battesimo: ¢ la chiamata alla santita. Lo afferma il Con-
cilio Vaticano II nella Costituzione dogmatica sulla Chiesa Lumen
gentium al capitolo V (nn. 39-42), intitolato «Universale vocazione
alla santita nella Chiesa». Siamo infatti chiamati ad accogliere il
dono dello Spirito che ci conduce per un sentiero che attraverso un
percorso diverso e adatto ad ogni persona giunge alla meta della
piena comunione con la Trinita Santa. Questa meta ¢ appunto cio
che chiamiamo santita e di tale meta le beatitudini sono insieme
indicazioni di cammino e contenuto da realizzare.

Gia san Giovanni Paolo II nella Lettera apostolica Tertio millen-
nio ineunte (6 gennaio 2001) al n. 31 scriveva: «E ora di riproporre
a tutti con convinzione questa “misura alta” della vita cristiana
ordinaria: tutta la vita della comunita ecclesiale e delle famiglie
cristiane deve portare in questa direzione». Papa Francesco ci ha
offerto un nuovo documento, I’Esortazione apostolica sulla santita
nel mondo contemporaneo Gaudete et exsultate (19 marzo 2018),
in cui presenta appunto le beatitudini come via privilegiata per la
santita. Aiutati anche dalle sue riflessioni accostiamoci alle pagine
evangeliche delle beatitudini e lasciamoci prendere per mano dallo
Spirito, perché ci illumini e ci introduca nei sensi della Parola di
Dio.

Nelle pagine che seguono troverete delle proposte di lectio di-
vina: dopo un’introduzione e I'invocazione dello Spirito Santo,

7



leggeremo il testo di ogni beatitudine secondo le versioni di Mat-
teo e Luca. A questo punto, cercheremo di comprendere il senso
letterale del testo evangelico, per proseguire con una meditazione
che cerchera di individuare nelle stesse pagine della Sacra Scrittura
piste di riflessione e approfondimento. Per ogni beatitudine si pro-
pone un momento di preghiera e riflessione con un salmo, alcuni
numeri dell’Esortazione apostolica Gaudete et exsultate e un testo
tratto dalla tradizione carmelitana. Infine, ci rivolgeremo a Maria
con una preghiera conclusiva di affidamento a Colei che prima e
meglio di chiunque altro ha incarnato il valore delle beatitudini
evangeliche.

Queste pagine sono nate in vista della predicazione di alcuni
corsi di esercizi spirituali; dunque, sono frutto di una riflessione
personale condivisa e confrontata con le esperienze di sorelle e
fratelli con i quali ho trascorso giornate di silenzio, meditazione
e preghiera ascoltando Gesu che ci offriva il miele della sua pa-
rola. Lobiettivo era quello di proseguire il cammino dietro a Lui,
cercando di fare nostro lo spirito delle beatitudini e realizzare per
quanto possibile la chiamata di ciascuno alla santita. Il desiderio
¢ che questo libro possa contribuire a diffondere tale desiderio e
aiutare altre persone nel medesimo cammino.

fr. Giovanni Grosso, ocarm



Le beatitudini, specchio della santita cristiana

Facciamo il punto: le due versioni delle beatitudini

Nei Vangeli troviamo due versioni delle beatitudini, in Matteo
(5,1-12) e in Luca (6,17-23). Matteo riporta otto beatitudini pili una,
la nona infatti € in pratica un embolismo dell’ottava, mentre Luca
ne ricorda soltanto quattro. La seconda di Matteo diventa la terza
in Luca e la quarta di Matteo viene posta da Luca al secondo posto.
Luca poi aggiunge alle beatitudini altrettanti “guai” parallelamente
corrispondenti (Lc 6,24-26).

Come & noto Matteo apre con le beatitudini il cosiddetto “discor-
so della montagna” (Mt 5-7), il primo dei cinque discorsi di Gesu
di cui ¢ intessuto il suo Vangelo, in qualche modo il programma
fondamentale del Regno istituito da Gesu di cui fanno parte tutti
i suoi discepoli.

Luca invece colloca il discorso di Gesu in un luogo pianeggiante
(cf Lc 6,17) e un po’ piu avanti nel racconto rispetto a Matteo, do-
po che Gesu si & presentato ai suoi compaesani (cf Lc 4,16-30), ha
iniziato ad annunciare il Vangelo del regno e a compiere i primi
miracoli. Gesu poi chiama i dodici a seguirlo pill da vicino e a
collaborare alla sua opera (cf Lc 6,12-16). La differente collocazione
geografica ha un evidente significato simbolico e teologico diver-
so. Per Matteo si tratta di una nuova formulazione della Legge,
data sul monte come aveva fatto Mosé sul Sinai, mentre Luca da
al discorso una valenza assai piu feriale: le beatitudini - e i guai
corrispondenti — sono realta di ogni giorno, che toccano la quoti-
dianita della vita cristiana.



A differenza di Luca, dunque, Matteo amplia il testo delle
beatitudini che da quattro diventano otto. Inoltre, Luca le pone
su un piano di escatologia realizzata, ossia, mentre per Matteo la
ricompensa per la condizione difficile viene rinviata a un futuro di
salvezza, Luca presenta questo futuro come gia presente. I tempi
verbali usati dai due evangelisti per indicare le beatitudini sono in-
fatti il presente in Luca e prevalentemente il futuro in Matteo. E un
modo per introdurci in quel tempo intermedio del “gia e non anco-
ra”, in cui ci troviamo di fatto a vivere. Siamo infatti gia nell’ultimo
giorno, lottavo, il giorno senza alba e senza tramonto, illuminato
dal Signore stesso come ci dice Giovanni il Presbitero nell’Apoca-
lisse: «Non vi sara piu notte, e non avranno piu bisogno di luce di
lampada né di luce di sole, perché il Signore Dio li illuminera. E
regneranno nei secoli dei secoli» (Ap 22,5). Eppure, siamo ancora
immersi nelle contraddizioni della storia, nel divenire con I'incer-
tezza del futuro, il peso del passato e la precarieta del presente.

In questo contesto insieme storico ed escatologico si pongo-
no le beatitudini: ritratto dell'Uomo Nuovo, di Cristo stesso e,
al contempo, immagine di cio che siamo chiamati a diventare.
Nelle beatitudini riconosciamo i tratti del Signore Gesu e insieme
veniamo sollecitati ad assomigliargli, a conformarci a lui (cf Rm
8,29) per essere nel mondo segno della sua presenza salvatrice e
santificatrice.

Il termine “beato”

Fermiamoci per un momento a considerare il termine in sé: che
cosa significa “beato”, “beatitudine”? Da dove deriva? Come ¢& stato
usato nel tempo?

Le parole “beato” e “beatitudine” nelle diverse declinazioni si
incontra ben 114 volte nella Bibbia: 64 nell’Antico e 50 nel Nuovo
Testamento. Come si vede c’¢ un certo equilibrio tra i due testa-
menti, anche se, considerando 'ampiezza di ciascuno, nel Nuovo
i termini appaiono assai piu frequenti.

10



Nel greco del Nuovo Testamento si usa il termine makdrios, gia
presente nella letteratura poetica greca (per esempio in Pindaro)
con il significato originale di “libero da cure e preoccupazioni
quotidiane”, dunque era caratteristica degli dei. Dal IV secolo il
termine diventa di uso corrente con il significato equivalente a
“felice”; in questa accezione viene usato anche dalla traduzione
greca dell’Antico Testamento detta dei LXX per tradurre 'ebraico
asere, “beato colui che...”.

Di solito la beatitudine ¢ un augurio pronunciato da chiunque ed ¢
diverso dalla benedizione, che solo i sacerdoti potevano pronunciare,
dato che questa ¢ una parola performativa, che realizza quanto viene
detto, un po’ come per i nostri sacramenti. Il termine si trova usato
in ambito cultuale, per esempio in Dt 33,29: «Te beato, Israele! Chi &
come te, popolo salvato dal Signore?» (cfanche Sal 33,12; 89,16). Ben
presto la beatitudine fu legata alla fede: «Beato chi in lui si rifugia»
(Sal 2,12; cf 34,9; 40,5; 84,6.13; 146,5), al timore del Signore: «Beato
I'uvomo che teme il Signore e nei suoi precetti trova grande gioia»
(Sal 112,1; cf Sal 128,1; Pr 28,14; Sir 34,15) e all'osservanza della leg-
ge, valgano due esempi per tutti: «Beato 'uomo che non entra nel
consiglio dei malvagi, non resta nella via dei peccatori e non siede
in compagnia degli arroganti, ma nella legge del Signore trova la
sua gioia, la sua legge medita giorno e notte» (Sal 1,1-2) e «Beato chi
¢ integro nella sua via e cammina nella legge del Signore. Beato chi
custodisce i suoi insegnamenti e lo cerca con tutto il cuore» (119,1-2).

I testi sapienziali, nei quali il termine venne usato inizialmen-
te con maggior frequenza, riconoscevano spesso nella fortuna
materiale un segno della beatitudine e del favore divino, per cui
era beato 'uvomo ricco e socialmente affermato. Il termine passa
poi alla letteratura apocalittica, per esempio: «Beato chi aspettera
con pazienza e giungera a milletrecentotrentacinque giorni» (Dn
12,12), non di rado anche in connessione con delle lamentazioni o
maledizioni corrispondenti.

Ritroviamo questo uso anche nel Nuovo Testamento che recepisce
il termine “beati”, legandolo in genere alla fede: «E beata colei che ha

11



creduto nell’'adempimento di cio che il Signore le ha detto» (Lc 1,45),
oppure «[...] beati quelli che non hanno visto e hanno creduto!» (Gv
20,29) e alla partecipazione alla vita divina rivelata da Gesu: «Beati i
vostri occhi perché vedono...» (Mt 13,16; Lc 10,23). In genere il ter-
mine presuppone un contesto apocalittico di sofferenza in cui pero
¢ viva la speranza della liberazione e del riscatto. La promessa di
un futuro migliore provoca un cambiamento radicale del presente.

Chi ¢ beato?

Gest, il Figlio di Dio incarnato, vero Dio e vero Uomo, ¢ il tipo
(typos) del “beato”. Ha vissuto tutte le beatitudini, le ha incarnate
in profondita diventandone il soggetto primario. Guardando a lui
riconosciamo l'originale a cui riferirci e cercare di assomigliare
(cf Rm 8,29). In questo cammino spirituale ci precede e ci accom-
pagna Maria che, per prima e meglio di ogni altro, ha vissuto le
beatitudini evangeliche seguendo Gesu nel suo percorso terreno
e ci e stata donata come madre spirituale (cf Gv 19,26) ed ¢é sorella
nel pellegrinaggio della fede (cf Lumen gentium, 58 e Redemptoris
Mater, 26). Maria ¢ beata per essere la madre di Gesu e ancor prima
perché ha accolto e osservato la parola di Dio (cf Lc 11,27-28); & be-
ata per la sua fede: «E beata colei che ha creduto all’adempimento
delle parole del Signore» (Lc 1,45).

Le beatitudini, inoltre, ci pongono nella logica del contrappasso,
per la quale raccoglieremo quello che abbiamo seminato (cf Gal
6,7) e la ricompensa sara commisurata al grado di generosita di
cui saremo stati capaci: «Infatti a colui che ha, verra dato e sara
nell’abbondanza; ma a colui che non ha, sara tolto anche quello
che ha» (Mt 13,12).

Rivolgiamoci a Maria

O Maria, madre mite, madre di misericordia, aiutaci ad aprire
il cuore e la mente perché lo Spirito Santo possa agire in noi con

12



liberta e potenza. Tu, tutta bella, riempita continuamente della
grazia del Signore, attiraci verso la bellezza eterna, insegnaci ad
essere aperti, disponibili e docili alla dolce violenza della grazia
divina. Tu, protodiscepola del Signore Gesu, guidaci nel sentiero
aperto dai suoi passi, perché diventiamo anche noi apostoli della
notizia buona e bella. Tu, regina dei martiri, dei confessori, dei
vergini, indicaci come realizzare la vocazione che il Signore ha
voluto per ciascuno di noi. Tu, Maria, donna delle beatitudini,
ajutaci a comprendere la logica nuova e controcorrente delle pa-
role di Gest, perché impariamo assistiti da te a mettere in pratica
il Vangelo della Vita e a correre verso la felicita piena dei beati, la
conformazione a Cristo, tuo Figlio, e la comunione con il Padre e
lo Spirito Santo. Amen.

13



