
Introduzione

Il nostro destino ultimo, la meta del nostro andare è la felicità: 
Dio ci vuole felici. È questa la vocazione fondamentale, che ci viene 
data con il battesimo: è la chiamata alla santità. Lo afferma il Con-
cilio Vaticano II nella Costituzione dogmatica sulla Chiesa Lumen 
gentium al capitolo V (nn. 39-42), intitolato «Universale vocazione 
alla santità nella Chiesa». Siamo infatti chiamati ad accogliere il 
dono dello Spirito che ci conduce per un sentiero che attraverso un 
percorso diverso e adatto ad ogni persona giunge alla meta della 
piena comunione con la Trinità Santa. Questa meta è appunto ciò 
che chiamiamo santità e di tale meta le beatitudini sono insieme 
indicazioni di cammino e contenuto da realizzare.

Già san Giovanni Paolo II nella Lettera apostolica Tertio millen-
nio ineunte (6 gennaio 2001) al n. 31 scriveva: «È ora di riproporre 
a tutti con convinzione questa “misura alta” della vita cristiana 
ordinaria: tutta la vita della comunità ecclesiale e delle famiglie 
cristiane deve portare in questa direzione». Papa Francesco ci ha 
offerto un nuovo documento, l’Esortazione apostolica sulla santità 
nel mondo contemporaneo Gaudete et exsultate (19 marzo 2018), 
in cui presenta appunto le beatitudini come via privilegiata per la 
santità. Aiutati anche dalle sue riflessioni accostiamoci alle pagine 
evangeliche delle beatitudini e lasciamoci prendere per mano dallo 
Spirito, perché ci illumini e ci introduca nei sensi della Parola di 
Dio.

Nelle pagine che seguono troverete delle proposte di lectio di-
vina: dopo un’introduzione e l’invocazione dello Spirito Santo, 

7



8

leggeremo il testo di ogni beatitudine secondo le versioni di Mat-
teo e Luca. A questo punto, cercheremo di comprendere il senso 
letterale del testo evangelico, per proseguire con una meditazione 
che cercherà di individuare nelle stesse pagine della Sacra Scrittura 
piste di riflessione e approfondimento. Per ogni beatitudine si pro-
pone un momento di preghiera e riflessione con un salmo, alcuni 
numeri dell’Esortazione apostolica Gaudete et exsultate e un testo 
tratto dalla tradizione carmelitana. Infine, ci rivolgeremo a Maria 
con una preghiera conclusiva di affidamento a Colei che prima e 
meglio di chiunque altro ha incarnato il valore delle beatitudini 
evangeliche.

Queste pagine sono nate in vista della predicazione di alcuni 
corsi di esercizi spirituali; dunque, sono frutto di una riflessione 
personale condivisa e confrontata con le esperienze di sorelle e 
fratelli con i quali ho trascorso giornate di silenzio, meditazione 
e preghiera ascoltando Gesù che ci offriva il miele della sua pa-
rola. L’obiettivo era quello di proseguire il cammino dietro a Lui, 
cercando di fare nostro lo spirito delle beatitudini e realizzare per 
quanto possibile la chiamata di ciascuno alla santità. Il desiderio 
è che questo libro possa contribuire a diffondere tale desiderio e 
aiutare altre persone nel medesimo cammino.

fr. Giovanni Grosso, ocarm



9

Le beatitudini, specchio della santità cristiana

Facciamo il punto: le due versioni delle beatitudini

Nei Vangeli troviamo due versioni delle beatitudini, in Matteo 
(5,1-12) e in Luca (6,17-23). Matteo riporta otto beatitudini più una, 
la nona infatti è in pratica un embolismo dell’ottava, mentre Luca 
ne ricorda soltanto quattro. La seconda di Matteo diventa la terza 
in Luca e la quarta di Matteo viene posta da Luca al secondo posto. 
Luca poi aggiunge alle beatitudini altrettanti “guai” parallelamente 
corrispondenti (Lc 6,24-26).

Come è noto Matteo apre con le beatitudini il cosiddetto “discor-
so della montagna” (Mt 5-7), il primo dei cinque discorsi di Gesù 
di cui è intessuto il suo Vangelo, in qualche modo il programma 
fondamentale del Regno istituito da Gesù di cui fanno parte tutti 
i suoi discepoli.

Luca invece colloca il discorso di Gesù in un luogo pianeggiante 
(cf Lc 6,17) e un po’ più avanti nel racconto rispetto a Matteo, do-
po che Gesù si è presentato ai suoi compaesani (cf Lc 4,16-30), ha 
iniziato ad annunciare il Vangelo del regno e a compiere i primi 
miracoli. Gesù poi chiama i dodici a seguirlo più da vicino e a 
collaborare alla sua opera (cf Lc 6,12-16). La differente collocazione 
geografica ha un evidente significato simbolico e teologico diver-
so. Per Matteo si tratta di una nuova formulazione della Legge, 
data sul monte come aveva fatto Mosè sul Sinai, mentre Luca dà 
al discorso una valenza assai più feriale: le beatitudini – e i guai 
corrispondenti – sono realtà di ogni giorno, che toccano la quoti-
dianità della vita cristiana.



10

A differenza di Luca, dunque, Matteo amplia il testo delle 
beatitudini che da quattro diventano otto. Inoltre, Luca le pone 
su un piano di escatologia realizzata, ossia, mentre per Matteo la 
ricompensa per la condizione difficile viene rinviata a un futuro di 
salvezza, Luca presenta questo futuro come già presente. I tempi 
verbali usati dai due evangelisti per indicare le beatitudini sono in-
fatti il presente in Luca e prevalentemente il futuro in Matteo. È un 
modo per introdurci in quel tempo intermedio del “già e non anco-
ra”, in cui ci troviamo di fatto a vivere. Siamo infatti già nell’ultimo 
giorno, l’ottavo, il giorno senza alba e senza tramonto, illuminato 
dal Signore stesso come ci dice Giovanni il Presbitero nell’Apoca-
lisse: «Non vi sarà più notte, e non avranno più bisogno di luce di 
lampada né di luce di sole, perché il Signore Dio li illuminerà. E 
regneranno nei secoli dei secoli» (Ap 22,5). Eppure, siamo ancora 
immersi nelle contraddizioni della storia, nel divenire con l’incer-
tezza del futuro, il peso del passato e la precarietà del presente.

In questo contesto insieme storico ed escatologico si pongo-
no le beatitudini: ritratto dell’Uomo Nuovo, di Cristo stesso e, 
al contempo, immagine di ciò che siamo chiamati a diventare. 
Nelle beatitudini riconosciamo i tratti del Signore Gesù e insieme 
veniamo sollecitati ad assomigliargli, a conformarci a lui (cf Rm 
8,29) per essere nel mondo segno della sua presenza salvatrice e 
santificatrice.

Il termine “beato”

Fermiamoci per un momento a considerare il termine in sé: che 
cosa significa “beato”, “beatitudine”? Da dove deriva? Come è stato 
usato nel tempo?

Le parole “beato” e “beatitudine” nelle diverse declinazioni si 
incontra ben 114 volte nella Bibbia: 64 nell’Antico e 50 nel Nuovo 
Testamento. Come si vede c’è un certo equilibrio tra i due testa-
menti, anche se, considerando l’ampiezza di ciascuno, nel Nuovo 
i termini appaiono assai più frequenti.



11

Nel greco del Nuovo Testamento si usa il termine makários, già 
presente nella letteratura poetica greca (per esempio in Pindaro) 
con il significato originale di “libero da cure e preoccupazioni 
quotidiane”, dunque era caratteristica degli dei. Dal IV secolo il 
termine diventa di uso corrente con il significato equivalente a 
“felice”; in questa accezione viene usato anche dalla traduzione 
greca dell’Antico Testamento detta dei LXX per tradurre l’ebraico 
’ašerē, “beato colui che…”.

Di solito la beatitudine è un augurio pronunciato da chiunque ed è 
diverso dalla benedizione, che solo i sacerdoti potevano pronunciare, 
dato che questa è una parola performativa, che realizza quanto viene 
detto, un po’ come per i nostri sacramenti. Il termine si trova usato 
in ambito cultuale, per esempio in Dt 33,29: «Te beato, Israele! Chi è 
come te, popolo salvato dal Signore?» (cf anche Sal 33,12; 89,16). Ben 
presto la beatitudine fu legata alla fede: «Beato chi in lui si rifugia» 
(Sal 2,12; cf 34,9; 40,5; 84,6.13; 146,5), al timore del Signore: «Beato 
l’uomo che teme il Signore e nei suoi precetti trova grande gioia» 
(Sal 112,1; cf Sal 128,1; Pr 28,14; Sir 34,15) e all’osservanza della leg-
ge, valgano due esempi per tutti: «Beato l’uomo che non entra nel 
consiglio dei malvagi, non resta nella via dei peccatori e non siede 
in compagnia degli arroganti, ma nella legge del Signore trova la 
sua gioia, la sua legge medita giorno e notte» (Sal 1,1-2) e «Beato chi 
è integro nella sua via e cammina nella legge del Signore. Beato chi 
custodisce i suoi insegnamenti e lo cerca con tutto il cuore» (119,1-2).

I testi sapienziali, nei quali il termine venne usato inizialmen-
te con maggior frequenza, riconoscevano spesso nella fortuna 
materiale un segno della beatitudine e del favore divino, per cui 
era beato l’uomo ricco e socialmente affermato. Il termine passa 
poi alla letteratura apocalittica, per esempio: «Beato chi aspetterà 
con pazienza e giungerà a milletrecentotrentacinque giorni» (Dn 
12,12), non di rado anche in connessione con delle lamentazioni o 
maledizioni corrispondenti.

Ritroviamo questo uso anche nel Nuovo Testamento che recepisce 
il termine “beati”, legandolo in genere alla fede: «E beata colei che ha 



12

creduto nell’adempimento di ciò che il Signore le ha detto» (Lc 1,45), 
oppure «[…] beati quelli che non hanno visto e hanno creduto!» (Gv 
20,29) e alla partecipazione alla vita divina rivelata da Gesù: «Beati i 
vostri occhi perché vedono…» (Mt 13,16; Lc 10,23). In genere il ter-
mine presuppone un contesto apocalittico di sofferenza in cui però 
è viva la speranza della liberazione e del riscatto. La promessa di 
un futuro migliore provoca un cambiamento radicale del presente.

Chi è beato?

Gesù, il Figlio di Dio incarnato, vero Dio e vero Uomo, è il tipo 
(typos) del “beato”. Ha vissuto tutte le beatitudini, le ha incarnate 
in profondità diventandone il soggetto primario. Guardando a lui 
riconosciamo l’originale a cui riferirci e cercare di assomigliare 
(cf Rm 8,29). In questo cammino spirituale ci precede e ci accom-
pagna Maria che, per prima e meglio di ogni altro, ha vissuto le 
beatitudini evangeliche seguendo Gesù nel suo percorso terreno 
e ci è stata donata come madre spirituale (cf Gv 19,26) ed è sorella 
nel pellegrinaggio della fede (cf Lumen gentium, 58 e Redemptoris 
Mater, 26). Maria è beata per essere la madre di Gesù e ancor prima 
perché ha accolto e osservato la parola di Dio (cf Lc 11,27-28); è be-
ata per la sua fede: «E beata colei che ha creduto all’adempimento 
delle parole del Signore» (Lc 1,45).

Le beatitudini, inoltre, ci pongono nella logica del contrappasso, 
per la quale raccoglieremo quello che abbiamo seminato (cf Gal 
6,7) e la ricompensa sarà commisurata al grado di generosità di 
cui saremo stati capaci: «Infatti a colui che ha, verrà dato e sarà 
nell’abbondanza; ma a colui che non ha, sarà tolto anche quello 
che ha» (Mt 13,12).

Rivolgiamoci a Maria

O Maria, madre mite, madre di misericordia, aiutaci ad aprire 
il cuore e la mente perché lo Spirito Santo possa agire in noi con 



13

libertà e potenza. Tu, tutta bella, riempita continuamente della 
grazia del Signore, attiraci verso la bellezza eterna, insegnaci ad 
essere aperti, disponibili e docili alla dolce violenza della grazia 
divina. Tu, protodiscepola del Signore Gesù, guidaci nel sentiero 
aperto dai suoi passi, perché diventiamo anche noi apostoli della 
notizia buona e bella. Tu, regina dei martiri, dei confessori, dei 
vergini, indicaci come realizzare la vocazione che il Signore ha 
voluto per ciascuno di noi. Tu, Maria, donna delle beatitudini, 
aiutaci a comprendere la logica nuova e controcorrente delle pa-
role di Gesù, perché impariamo assistiti da te a mettere in pratica 
il Vangelo della Vita e a correre verso la felicità piena dei beati, la 
conformazione a Cristo, tuo Figlio, e la comunione con il Padre e 
lo Spirito Santo. Amen.


