
11

1. IL BUON SAMARITANO

«Il Vangelo ci invita sempre a correre il rischio dell’incontro con 
il volto dell’altro, con la sua presenza fisica che interpella, col suo 
dolore e le sue richieste, con la sua gioia contagiosa in un costante 
corpo a corpo» (Evangelii Gaudium n. 88) 

Nella sua predicazione Gesù in diversi modi, attraverso parabo-
le, spiega come vivere la carità. Un esempio è la parabola del Buon 
samaritano (Lc 10,11-37). 

Questa parabola potrebbe non avere bisogno di commenti e la 
lezione che se ne trae è abbastanza chiara, ma già prima del VI 
secolo i Padri della Chiesa hanno dato una loro interpretazione.

Interessante è la lettura allegorica di Origene, per il quale l’uomo 
depredato è l’umanità caduta nel peccato: «L’uomo che viaggia da 
Gerusalemme a Gerico, divenuto la preda di ladri, rappresenta 
Adamo condotto dal Paradiso all’esilio in questo mondo» (Omelie 
6,4). Gerusalemme è il paradiso terrestre, mentre Gerico rappre-
senta la città del male, contrapposta alla città di Dio; i ladri sono le 
disgrazie, conseguenza del peccato; il sacerdote rappresenta la Leg-
ge dell’Antico Testamento, mentre il levita sono i Profeti: la Legge e 
i Profeti non sono sufficienti per salvare l’umanità. Il samaritano è 
Cristo stesso, talvolta riconoscibile per il nimbo crociato: egli viene 
per completare la Legge e i Profeti e salvare l’umanità dal peccato; 
la locanda è la Chiesa, di cui l’albergatore è il capo; la promessa del 
ritorno è l’annuncio della seconda venuta di Gesù nella parusia.

Tale interpretazione esegetica ha, poi, ispirato gli iconografi e 
gli artisti nei secoli successivi. 



12

CICLI ICONOGRAFICI

Questo episodio, nell’arte più antica, è spesso legato a cicli, 
mentre successivamente è presente in opere isolate con intento 
didascalico. La fortuna iconografica della parabola risiede nel suo 
andamento narrativo e nell’ambientazione in campagna, al punto 
da servire come pretesto per ampi paesaggi.

I cicli iconografici generalmente dividono il racconto in tre 
momenti:

1.	il viaggiatore è attaccato dai briganti
2.	viene abbandonato sulla strada dove passano il sacerdote e 

il levita
3.	è soccorso dal samaritano che, dopo averlo curato e rivestito, 

lo conduce all’albergo, dove paga il suo conto.

Tra gli esempi più antichi vi sono le miniature del Codex pur-
pureus Rossanensis (VI sec.) in cui il samaritano, proprio in 
riferimento ai Padri, è raffigurato nell’inequivocabile aspetto di 
Gesù, elemento particolare che raramente si ritroverà in opere 
successive, come in un manoscritto greco (IX sec.) che illustra 
le Omelie di Gregorio Nazianzeno. Tra le miniature del Codex la 
rappresentazione di questa parabola si distingue per pathos e ric-
chezza allegorica. La tavola, come tutte le altre, è illustrata su due 
registri. Nella parte superiore vediamo a sinistra Gerusalemme con 
le torri, l’arco, la cupola, gli alberi del Monte degli Ulivi; al centro, 
la figura di Cristo che si piega verso il malcapitato prestandogli 
le prime cure, mentre un angelo gli porge una coppa con l’olio 
e il vino per disinfettare e curare le ferite dell’uomo assalito dai 
briganti; a destra, il ferito caricato su un asino viene condotto dal 
samaritano alla locanda e affidato alle cure dell’albergatore, cui 
porge due monete d’acconto per il ricovero. L’albergatore, visibile 
solo in parte, ha in mano un registro di cassa rilegato in rosso. 
Nel registro inferiore, invece, sono raffigurati, da sinistra a destra, 
Davide, Michea, ancora Davide e infine Sirach, ciascuno accom-
pagnati da una citazione biblica:



13

•	 Davide (Sal 94,17): «Se il Signore non fosse stato il mio aiuto, 
in breve avrei abitato nel regno del silenzio»

•	 Michea (7,19): «Egli tornerà ad avere pietà di noi, calpesterà 
le nostre colpe»

•	 Davide (Sal 118,7): «Il Signore è per me, è mio aiuto, e io guar-
derò dall’alto i miei nemici»

•	 Sirach (Sir 18,2): «Il Signore soltanto è riconosciuto giusto». 
Una delle illustrazioni più affascinanti e approfondite della 

storia è sicuramente quella (fig. 1) dell’Evangeliario di Ottone 
III (XI sec.). Descrive la parabola del Buon samaritano in diverse 
scene, ciascuna ben delineata ma anche legata alla successiva, 
idealmente poste su tre registri. In alto il viaggiatore, con tunica 
blu e mantello verde, è a cavallo e lascia la città murata di Geru-
salemme. Al centro dell’immagine viene assalito da una banda 
di ladri, due dei quali lo picchiano con le mazze, mentre un terzo 
cerca di trafiggerlo e un quarto gli ruba il cavallo. Infine, in basso 
a sinistra il ferito è accudito dal samaritano, con tunica gialla e 
mantello marrone, che gli porge qualcosa alla bocca, forse del cibo 
o forse un unguento per medicare le ferite. Al centro vediamo il 
viaggiatore ferito che è seduto sul cavallo del samaritano, legato 
a una struttura lignea per mantenerlo in posizione eretta, mentre 
all’estrema destra della pagina si vede il samaritano che consegna 
dei soldi al locandiere.

Tra l’XI e il XII secolo sono numerose le miniature che illustrano 
questa pagina lucana, spesso suddivise su tre registri con i tre mo-
menti del racconto, come nel Codex aureus di Spira (Evangeliario 
di Enrico III) o nell’Evangeliario di Enrico il Leone. 

Il ciclo iconografico appare completo, ma sintetizzato in due sole 
immagini, nella Bibbia illustrata di Saint-Omer (1190), così come 
su due registri possiamo leggere tutti i particolari dell’episodio 
anche nell’Evangeliario dello zar Ivan Alessandro (XIV sec.): il 
viaggiatore aggredito, il sacerdote e il levita che passano e infine il 
samaritano che, dopo avergli fasciato le ferite, conduce la vittima 
sul suo cavallo alla locanda per affidarlo all’albergatore. 



14

Questa attenzione nel raccontare la storia completa sembra esse-
re stata abbastanza comune durante il Medioevo, ma si conoscono 
poche rappresentazioni di questa parabola nell’arte romanica. 

È raffigurata in maniera completa sulle quattro facce di un 
capitello (colonna della navata) del chiostro dell’abbazia di Saint-
Pierre a Moissac (XII sec.): vediamo il viandante che cade sotto i 
colpi degli assalitori; il sacerdote e il levita che non si curano del 
ferito; e infine il samaritano che lo solleva, lo mette sulla sua ca-
valcatura e lo porta alla locanda. 

Sempre nello stesso periodo, ma per quanto riguarda la pittura, 
un ciclo iconografico completo sono gli affreschi nella chiesa di 
Sant’Angelo in Formis (XI sec.), che ripercorrono i tre momenti 
salienti del racconto: l’assalto dei briganti, il soccorso del samarita-
no e il passaggio del sacerdote e del levita, l’affidamento del ferito 
all’albergatore e il pagamento per le cure. 

LE SCENE

Successivamente la rappresentazione della «storia intera» sem-
bra essere stata abbandonata per un approccio al racconto incen-
trato più sulle azioni del samaritano che aiuta la vittima che su 
altri aspetti della vicenda. 

Tra gli artisti del Cinquecento e del Seicento che hanno illustrato 
la parabola, dunque, il momento che prevale di tutta la narrazio-
ne è quello in cui il samaritano presta le prime cure al poveretto 
incappato nei briganti che giace moribondo, ma questa è anche la 
parte della parabola che ha praticamente dominato nell’arte dal 
XVI al XX secolo. 

È certamente questo il brano di maggior coinvolgimento e di 
scelta per la carità, che lascia il commento e il giudizio su chi non 
ha avuto questo moto e non ha avuto carità nel secondo piano della 
rappresentazione. 



15

Il samaritano soccorre il ferito

La maggior parte degli artisti mostra il corpo della vittima 
spogliato e quasi nudo; la popolarità di questa parte della storia 
potrebbe essere dovuta al fatto che offriva un’opportunità di 
rappresentare il corpo umano, che era un tema diffuso nell’arte 
rinascimentale e barocca, grazie allo studio della scultura classica 
greco-romana. Numerosissimi, quindi, hanno colto l’occasione per 
questo tipo di raffigurazione, come il cosiddetto Maestro del buon 
samaritano (1537) o Cornelis van Haarlem (1627), nella cui tela 
il ferito ha lo sguardo riconoscente verso chi lo sta aiutando ver-
sandogli dell’olio sulle ferite e ben visibile vi è un grosso gomitolo 
di bende. Spesso vediamo in primo piano delle ampolle o anche 
dei grandi vasi che presumibilmente contengono olio o vino che 
il samaritano versa sulle ferite del viaggiatore, come nelle tele di 
Francesco da Bassano (1580) e di Jacopo da Bassano (1563), dove 
si intravede sullo sfondo la città natale dell’artista.

Con una deroga al testo evangelico Jacob Pynas (1656) inserisce 
una figura in più, unendo l’intervento di soccorso immediato al 
successivo ricovero del ferito in una locanda. Non si dimentica nep-
pure di inserire in lontananza le figure dei due passanti indifferenti 
che avevano ignorato il ferito, il quale, riverso a terra sanguinante, 
esanime, spogliato di tutto, appare completamente indifeso.

Nella tela di Eugène Delacroix (1852) ciò che maggiormente ri-
salta è il rosso acceso, deciso, della tunica del samaritano; è facile il 
rimando a un’altra tunica, quella di Gesù dove il medesimo colore 
simboleggia l’umanità del Figlio di Dio, così come il mantello blu 
sulle spalle richiama la sua divinità. Come abbiamo accennato, 
nell’interpretazione patristica della parabola, il samaritano è 
proprio Gesù che si fa prossimo, che si piega sull’umanità ferita e 
sofferente per salvarla dalla morte.



16

Il samaritano carica il ferito sulla sua cavalcatura

Una parte della storia che ha poco ispirato a livello iconogra-
fico è stata l’atto del samaritano di porre la vittima «sul proprio 
animale» (Lc 15,34). Non è stato, dunque, un soggetto popolare, 
fatta eccezione per una serie di dipinti realizzati dalla bottega di 
Domenico Fetti intorno al 1620: le tele dell’artista presentano 
tutte le identiche figure, ambientate nello stesso paesaggio, visto 
in prospettiva ampia o stretta, ma con dettagli diversi. 

Molto più incisiva è l’interpretazione (fig. 2) di Eugène De-
lacroix (1849), poiché il pittore raffigura la pericope evangelica 
fissando l’attenzione unicamente sullo sforzo del samaritano nel 
sollevare il ferito: gli arti tesi, la schiena inarcata, tutti i muscoli 
sono coinvolti per poter sostenere quel corpo esangue e strema-
to. L’uomo ferito, con braccia e gambe scomposte, si aggrappa 
«a peso morto» per il dolore all’altro che, sostenendolo, cerca 
di issarlo sulla sua cavalcatura. Il risultato è un unico grande 
abbraccio tra i due. 

È un dipinto il cui soggetto ha ispirato Vincent van Gogh nel 
1890, anno della sua morte. Questa tela, come altre opere dell’ar-
tista a tema religioso, venne eseguita in una fase difficile della 
sua malattia e può essere visto in essa il desiderio dell’artista di 
trovare conforto nei pensieri religiosi, come una via d’uscita dalla 
depressione, identificando se stesso in un modo o nell’altro con i 
protagonisti delle immagini. Quando dipinge questa tela Van Go-
gh è solo e abbandonato; si sente in sintonia con l’uomo ferito della 
parabola. Lungo una strada sterrata in mezzo a campi bruciati dal 
sole, un uomo sta cercando di caricare un altro uomo sul suo ca-
vallo, che sta attendendo che il carico gli sia posto in groppa e ha le 
orecchie dritte pronto a percepire e assecondare ogni movimento. 
Il samaritano in primo piano è teso nello sforzo di sollevare il pe-
sante corpo, inarca la schiena, fa leva con la gamba, punta il piede 
a terra e solleva il tallone che si stacca dalle ciabattine che porta. 
Ha le maniche della veste rimboccate per poter lavorare meglio; 



17

deve aver soccorso il malcapitato e curato le sue ferite, perché questi 
porta sulla testa una vistosa benda. L’uomo non ha la forza di salire 
da solo sul cavallo e senza parlare cerca di aiutarsi aggrappandosi 
disperatamente a colui che lo sostiene in un abbraccio spasmodico 
e scomposto. Possiamo immaginare cosa sia accaduto ricostruendo 
la scena dagli effetti personali sparsi poco lontano sul bordo del 
sentiero. Accanto e bene in vista sta il bagaglio aperto e vuoto. Col-
piscono due particolari: la somiglianza fra i tratti del samaritano e 
quelli del pittore e l’impressione visiva che il soccorritore, più che 
caricare lo sventurato sul cavallo, lo stia tirando giù, vale a dire se 
lo stia caricando sulle spalle. 

Il samaritano porta il ferito alla locanda

Infine, un piccolissimo gruppo di artisti ha raffigurato la scena 
finale della parabola, in cui il samaritano porta il ferito alla lo-
canda e dà al locandiere del denaro affinché si prenda cura della 
vittima mentre lui continua il suo viaggio.

Ciò che accomuna tutte queste diverse illustrazioni sono la cura 
e la simpatia mostrate dalla figura che rappresenta il samaritano 
per l’aggredito, cura e simpatia che derivano dalle parole di Gesù 
in questo brano evangelico. Poiché la persona compassionevole è 
membro di una minoranza disprezzata all’interno della Palestina, 
Gesù ricorda a tutti noi che il nostro prossimo è la persona che 
incontriamo e che ha bisogno del nostro aiuto, non solo la perso-
na della porta accanto. È lo straniero che può suscitare la nostra 
compassione e misericordia, non solo i membri del nostro stesso 
gruppo familiare o clan.

Una miniatura di Jean Colombe (1470) per il Libro d’Ore di 
Anna di Francia mostra il samaritano che accompagna il ferito 
seduto sul cavallo all’ingresso di una città murata, dove è accolto 
dall’albergatore. Jacob Joardens (1616), invece, si sofferma sulle 
difficoltà che il ricco samaritano, come si deduce dal prezioso 
abbigliamento e copricapo, aveva sostenuto per trasportare il fe-



18

rito fino alla locanda, poiché l’oste e un servo accorrono per farlo 
scendere dalla cavalcatura. 

Un artista che più volte si dedica alla rappresentazione di questo 
episodio nel corso del XVII secolo sarà Rembrandt, che di que-
sta parabola fa un’incisione, poi ripresa da Govaert Flinck, suo 
allievo (1640). Nella sua opera mostra all’ingresso della locanda 
il samaritano che consegna dei denari al proprietario, mentre il 
ferito, ancora privo di forze, viene fatto scendere da cavallo da un 
robusto servitore mentre un giovane palafreniere regge le briglie. 

L’arrivo alla locanda e il compito di curare il ferito hanno dato 
origine anche a interpretazioni domestiche, come nella tela di 
Philip R. Morris (1857) dove si vede in lontananza il samaritano 
andarsene a cavallo, mentre in primo piano l’albergatore si pren-
de cura del povero viandante assistito da tutta la famiglia, con la 
moglie che tiene una brocca d’acqua e la figlioletta.

Il sacerdote e il levita

Tra gli aspetti meno rappresentati della storia c’è il ruolo svolto, 
o meglio non interpretato, dal sacerdote e dal levita che passano 
accanto alla vittima. Questo è uno degli aspetti più importanti 
della parabola, poiché si presuppone che l’uomo sia un ebreo in 
viaggio fuori Gerusalemme. Anche il sacerdote e il levita sono 
ebrei e si presume quindi che siano i più propensi ad aiutarlo. Ma 
la preoccupazione per la propria persona, per la propria purezza, 
impedisce loro di intervenire e li fa passare «dal lato opposto» della 
strada (Lc 15,31).

Gran parte degli artisti, lungo tutti i secoli, pongono in lontanan-
za o accanto, alle spalle del samaritano chino a curare il viandante 
ferito, le due figure del sacerdote e del levita che se ne vanno. Spesso 
è raffigurato il levita che si gira per vedere chi è quell’uomo che ha 
il coraggio di fermarsi, come nella tela di Giacomo Conti (1878).

Nell’opera citata di Van Gogh la scena ci rivela anche che cosa è 
accaduto subito dopo che l’uomo è stato assalito, derubato e mal-



19

menato: dei due uomini che erano passati di lì e non lo avevano 
soccorso, uno lo vediamo camminare su per il sentiero all’altezza 
della valigia, dell’altro intravediamo solo la sagoma evanescente 
che si perde sulla strada fin dove l’occhio può guardare, per svanire 
poi all’orizzonte in mezzo alle nuvole bianche che si addensano 
sullo sfondo e che si confondono con le pendici dei monti coperte 
da qualche ciuffo d’erba. L’artista sembra voler trasmettere l’idea 
che, per aiutare davvero il prossimo, è necessario addossarsene il 
dolore e le difficoltà, evidenziando il contrasto fra il samaritano 
e le due piccole figure, il sacerdote e il levita, che si allontanano 
sullo sfondo. 

L’AMBIENTE

La fortuna iconografica di questo episodio risiede nel suo an-
damento narrativo e nell’ambientazione in campagna, al punto 
da servire come pretesto per ampi paesaggi, che a partire dal XV 
secolo dominano il racconto, così che la parabola passa quasi 
inosservata.

Il pittore paesaggista fiammingo Herri met de Bles nelle sue 
tele combinava piccole scene storiche o religiose in composizioni 
definite dalla prospettiva e dagli effetti atmosferici, includendo 
sempre alcune piccole figure coinvolte in un episodio religioso, 
come nel suo dipinto del 1540 dedicato al buon samaritano. 

L’olandese Maarten van Heemskerck riflette in molte sue opere 
l’esperienza vissuta nei quattro anni trascorsi a Roma, che molto 
spesso fa da sfondo a diversi episodi, come nella tela del 1550, dove 
i due protagonisti della parabola si intravedono appena nell’angolo 
destro, mentre alle loro spalle sono facilmente riconoscibili alcuni 
edifici dell’antica Roma. 

Un sereno e verde paesaggio, tutto giocato sulle tonalità di co-
lore che danno una sensazione di pace, con un laghetto e colline 
digradanti da cui spuntano i ruderi di un antico palazzo, si può 
ammirare nella tela di Johann König (XVII sec.). Anche in questo 



20

caso l’episodio del buon samaritano, raffigurato sempre nell’an-
golo destro del dipinto, sebbene si vedano anche le due figure del 
sacerdote e del levita che se ne vanno lungo un viottolo accanto, 
è solo un pretesto per esprimere la vena paesaggistica dell’autore.

LE VETRATE

Grazie all’invenzione delle rilegature in piombo dei pezzi di ve-
tro colorato, le vetrate raggiunsero l’apogeo in età gotica ed erano 
paragonate alle Scritture e agli apostoli nel proteggere e illuminare 
i fedeli. La cattedrale gotica stessa è stata definita una «Gerusa-
lemme celeste», una struttura fatta di luce, in cui le vetrate sono 
come «muri colorati» che contribuirono notevolmente anche allo 
sviluppo dell’iconografia cristiana. 

Le vetrate vogliono illustrare il cammino che l’uomo deve 
percorrere per giungere alla città paradisiaca, pertanto qui tro-
viamo illustrate anche le due parabole più articolate nella loro 
narrazione, cioè quella del Buon samaritano e quella del Padre 
misericordioso, che erano spesso unite nell’iconografia, così come 
nella riflessione e nel pensiero teologico, poiché provengono dallo 
stesso ambiente spirituale, che è quello delle scuole parigine della 
fine del XII secolo.

La cattedrale di Sens

La vetrata risale al 1200-1215, si trova nel coro dalla parte nord 
e a lato c’è quella dedicata al Padre misericordioso. Non rispet-
tando lo stile iconografico proprio della vetrata, che si legge dal 
basso verso l’alto, stranamente questa si legge dall’alto in basso 
e si spiega in 16 medaglioni su 10 registri; nel semicerchio in 
alto si trova la città di Gerusalemme, poi il motivo si ripete tre 
volte: un quadrato al centro circondato da quattro cerchi secanti 
ciascuno a un suo lato. La disposizione dei medaglioni circolari, 
che circondano il quadrato dove ci sono le scene della parabola, 



21

evoca le glosse, commenti autorizzati che nelle Bibbie del tempo 
circondavano il testo sacro. 

In questa vetrata, secondo il pensiero di Agostino che «il Nuovo 
Testamento è celato nell’Antico e l’Antico si manifesta nel Nuovo», 
la parabola è interpretata come riassunto simbolico della storia 
della salvezza: ogni tappa del racconto evangelico è commentata 
anche da episodi veterotestamentari che chiariscono la parabola e 
ne rivelano il significato teologico. 

Il tema è suddiviso in tre momenti:
1.	l’uomo ferito
2.	l’uomo indifeso
3.	l’uomo salvato.

1. L’uomo ferito

Il viaggiatore che scendeva da Gerusalemme (la città santa) a 
Gerico (la città dei pagani) è figura dell’umanità privata della sua 
dignità originaria e dimentica della sua vocazione di immagine di 
Dio. Attaccato dalle forze cattive, ferito dal peccato, l’uomo giace 
steso al suolo, che è un modo per mostrare il potere della morte 
su di lui. La vetrata commenta questo episodio rimandando alla 
storia della caduta e del peccato originale; si stabilisce un gioco di 
corrispondenze: a Gerusalemme corrisponde il giardino dell’Eden; 
al viaggiatore Adamo ed Eva; ai banditi il serpente; al fatto di scen-
dere volontariamente verso Gerico l’accettazione della proposta 
del serpente; allo stato pietoso del viaggiatore le conseguenze del 
peccato; al fatto di essere steso sul bordo della strada lontano dalla 
città l’espulsione dal giardino.

2. L’uomo indifeso

Per commentare l’atteggiamento del sacerdote e del levita, che 
avevano il compito di dare l’esempio e di guidare il popolo ebreo 
nell’applicazione della legge, l’autore della vetrata ha scelto alcuni 



22

episodi della storia di Mosè. L’accento è messo qui sulla volontà di 
Dio di salvare il suo popolo e sulla molteplicità delle proposte di 
salvezza. Dio si fa conoscere da Mosè nel roveto ardente e gli rivela 
il suo nome; Dio salva il suo popolo dalle mani del faraone assisten-
do Mosè e Aronne e dando loro il potere di compiere miracoli; Dio 
libera gli ebrei dai serpenti del deserto facendo alzare il simulacro 
del serpente di bronzo. A questi atti liberatori dalla forza cattiva 
degli idoli, degli uomini e della natura risponde una tentazione 
simbolo di tutte le tentazioni: l’adorazione del vitello d’oro. 

La corrispondenza fra l’indifferenza del sacerdote e del levita 
e il paganesimo degli adoratori del vitello d’oro non è evidente a 
prima vista, ma la giustapposizione dei medaglioni ha un senso 
profondo. Adorare gli idoli è allontanarsi dal vero Dio che non si 
può rappresentare, perché la sola immagine di Dio è l’uomo e in 
particolare il più debole degli uomini. Aiutando l’uomo si serve il 
vero Dio, mentre volgendosi verso gli idoli si trascurano i fratelli. Il 
serpente, autore del male nel giardino di Eden, può diventare segno 
di salvezza nel deserto. Allo stesso modo il pilastro del serpente è 
identico a quello a cui viene attaccato Gesù per la flagellazione. 
Qui l’autore si ricorda del passo di Gv 3,14: «Come Mosè ha alzato 
il serpente nel deserto, così bisogna che il Figlio dell’uomo sia alzato 
affinché chiunque crede abbia in lui la vita eterna». Sono immagini 
simboliche a cui sono abituati gli uomini del Medioevo. Il disprezzo 
e la deformazione della Legge non sono una esclusiva del giudaismo, 
anche la Chiesa cristiana pecca spesso su questo punto, per cui le 
vesti del sacerdote e del levita sono quelle del prete e del diacono.

3. L’uomo salvato

Il terzo episodio della parabola è messo in relazione con l’azione 
di Gesù. Come il samaritano, Gesù è colui che salva l’uomo ferito 
e che lo conduce all’albergo perché sia curato. In lui Dio realizza 
il piano d’amore di quando ha creato l’uomo. Per questo sono 
presenti gli episodi fondamentali della Passione e della Pasqua: 



23

il processo davanti a Pilato, la flagellazione, la crocifissione e 
l’annuncio alle Mirofore. I dettagli abbondano per significare che 
con la resurrezione si passa dal tempo della collera al tempo della 
riconciliazione. È l’angelo che annuncia la resurrezione e rimette 
la spada nel fodero, antitesi di quello che impedisce a Adamo ed 
Eva di entrare nel giardino di Eden. Sono delle donne le prime a 
ricevere l’annuncio: mentre Eva era stata l’intermediaria della ten-
tazione, le donne sono promosse al ruolo di messaggere di gioia e 
di primi apostoli davanti agli uomini. Nell’albergo, immagine della 
Chiesa, l’uomo riconciliato con Dio è reintrodotto nella società dei 
suoi fratelli, in quanto nessuno può andare senza l’altro. La vetrata 
comunque non si limita a giocare su un solo registro, quello della 
redenzione, ma ci introduce anche al mistero dell’incarnazione. 
Cristo non è soltanto il samaritano, è anche l’uomo ferito. Nel 
dramma della Passione egli ha condiviso le sofferenze del viaggia-
tore, ha affrontato la violenza e l’ingiustizia degli uomini, ha subito 
i colpi e conosciuto l’abbandono ed è arrivato a conoscere la morte. 
Il viso dell’uomo nel quadrato centrale è quello del viaggiatore, ma 
anche e soprattutto quello di Cristo: egli è pienamente Dio, ma 
anche pienamente uomo, come dice la scritta homo.

Dalle cattedrali gotiche a Chagall

Altre grandi cattedrali francesi presentano la vetrata del Buon 
samaritano, spesso associata a quella del Padre misericordioso. 
Nella cattedrale di Chartres oltre agli episodi più scontati, come 
l’assalto dei briganti e la presenza del sacerdote e del levita, in un 
medaglione è raffigurato il ferito steso sul letto della locanda e il 
samaritano accanto a lui: i loro sguardi si incrociano e i loro volti 
quasi si identificano. Un altro medaglione semicircolare mostra 
la conclusione del racconto lucano, quando Gesù ha di fronte a sé 
il dottore della Legge che lo aveva interpellato e un fariseo, che si 
guardano fra loro chiedendosi che cosa, in realtà, volesse signifi-
care quel racconto.



24

Molto simili sono anche i medaglioni della vetrata della cat-
tedrale di Bourges, dove si può notare meglio la partenza del 
viaggiatore da Gerusalemme, raffigurata come una grande città 
murata; l’uomo dà l’impressione di voler forse andarsene per 
sempre, perché deve sostenersi con un bastone a causa del grosso 
e ingombrante peso di masserizie che è caricato sulle sue spalle.

Molto ricca di particolari non presenti altrove è la vetrata nella 
cattedrale di Rouen: fra i numerosi riquadri che illustrano la para-
bola si possono notare la presenza, ad esempio, di un brigante che 
spia l’arrivo del viaggiatore da dentro una casa, l’albergatore che 
conduce a letto il ferito, ma anche l’arrivo di un medico alla locan-
da accolto dal proprietario che lo accompagna a visitare il malato.

Una più recente interpretazione la dà Marc Chagall nella Fine-
stra del buon samaritano (1965), una vetrata realizzata per la Union 
Church di Pocantico Hills. Nel blu della vetrata possiamo identifi-
care a sinistra un brigante che picchia un uomo e dal lato opposto 
una figura che trasporta un’altra persona su un asino, mentre in 
basso a destra c’è un edificio simile a una locanda. L’artista anche 
in quest’opera riutilizza immagini del suo repertorio stilistico, 
come uccelli, grandi fiori, angeli e, in alto al centro immersa nella 
luce, la Crocifissione. Non si comprende chiaramente chi siano 
le due figure poste in basso a sinistra della vetrata; ritengo che 
Chagall abbia voluto rendere omaggio alle vetrate delle grandi 
cattedrali francesi, in alcune delle quali lui stesso aveva lavorato, 
ponendo accanto alla parabola del Buon samaritano quella del 
Padre misericordioso. 

ALTRE CULTURE

Questa parabola, molto probabilmente per l’importante signi-
ficato teologico e pastorale che trasmette, non ha solo attraversato 
tutti i secoli della storia dell’arte occidentale, coinvolgendo nume-
rosissimi artisti, più o meno conosciuti, ma si è anche diffusa in 
altre culture. Troviamo, infatti, esempi nell’arte popolare etiopica 



25

(1935), nella tela del nicaraguense Nicola Arellano (1985) o del ci-
nese He Qi (2001), che in modo diverso, poiché specchio della loro 
cultura, hanno comunque interpretato l’episodio secondo un’ico-
nografia tradizionale. Pertanto è particolarmente interessante la 
tela di Jared Small, che fa nelle sue opere una lettura biblica afro-
americana, ma collocata nel quotidiano. Sullo sfondo dei grattacieli 
di una metropoli e all’interno di un bellissimo parco, un giovane 
nero è soccorso da un probabile uomo d’affari, camicia bianca 
e cravatta, un elegante orologio al polso, che si è appena tolto la 
giacca per pulire il volto del poveretto abbandonato a terra. Lungo 
il viale del parco stanno passando un giovane con la sua cartella 
da lavoro e una bella ragazza che, come il levita della parabola, si 
volge per vedere la scena. Tutta immersa nella lettura del suo libro, 
non si accorge di quanto sta succedendo nemmeno una mamma 
seduta su una panchina anche se i suoi tre bambini non giocano, 
ma stanno guardando la scena.




