La Rivelazione ¢ un Sapere-Amore

Lettera-Appello-Manifesto
alle teologhe e ai teologi cattolici
su «Prolegomeni per una rifondazione
della Teologia pubblica nel contesto
della scristianizzazione contemporanea»

«Ring the bells that still can ring
Forget your perfect offering
There is a crack in everything
That’s how the light gets in».
(Leonard Cohen)

Care Teologhe e cari Teologi,
stimati colleghi e colleghe,

nelle nostre aule e nei nostri studi, mentre ci dedi-
chiamo al rigore dell’indagine teologica, non possia-
mo eludere una domanda che precede e, in un certo
senso, fonda ogni nostro sforzo: per chi e a che pro la
teologia parla ancora, o parla di nuovo, nello spazio
pubblico?

Non si tratta semplicemente di interrogarsi sull’effi-
cacia comunicativa o sulla pertinenza pastorale. Ci tro-
viamo di fronte a una sfida di portata piu radicale, che
impone un atto di umilta e di coraggio intellettuale:
la necessita di prolegomeni. Siamo chiamati, cioe, a un
lavoro preliminare di scavo delle condizioni di possi-
bilita stesse del nostro discorso su Dio in un orizzonte
culturale profondamente mutato.



Il contesto in cui operiamo non ¢ piu quello, pur
complesso, della mera secolarizzazione - il processo
che relegava la fede nella sfera privata, confinando la
sua rilevanza pubblica. Cio che affrontiamo oggi ¢ il
fenomeno, pitl profondo e decisivo, della scristianizza-
zione. Non stiamo assistendo solo a un’eclissi del senso
del sacro, ma a un attivo e per molti versi compiuto
smantellamento della memoria cristiana. I riferimenti,
i simbolj, il linguaggio, la stessa grammatica morale
e narrativa che per secoli hanno plasmato I'imagina-
rium dell’Occidente, stanno svanendo, sostituiti da un
pluralismo spesso frammentario e da nuove mitologie
secolari.

In tale scenario, il pericolo pit grande per la teo-
logia ¢ quello di diventare un’archeologia, affascinante
ma irrilevante, di un mondo scomparso, o peggio,
una riserva per iniziati che parlano una lingua ormai
incomprensibile al di fuori delle mura delle nostre ac-
cademie e comunita.

«Cor ad cor loquitur»: 'interrogativo della Lettera

E per questo che vi scrivo, da teologo a teologi all’in-
segna del «cor ad cor loquitur» che fu proprio il motto
di John Henry Newman, nuovo Dottore della Chiesa.

Questa Lettera vuole essere un contributo a questo
necessario «lavoro prolegomenale». Propone di affron-
tare la scristianizzazione non come una minaccia da
cui difendersi, ma come il luogo teologico a partire dal
quale ripensare la nostra disciplina. Si tratta di accet-
tare il deserto non come una maledizione, ma come

6



un’opportunita kairologica per ritrovare, in una forma
forse piu povera ed essenziale, il nucleo kerigmatico e
sapienziale della fede.

La teologia come scienza, per la sua vocazione a
coniugare il rigore critico con 'apertura al dialogo,
puo e deve farsi carico di questa sfida. Dobbiamo
interrogarci: come puo la teologia tornare a essere un
sapere «pubblico», non nel senso di un ritorno a forme
di egemonia culturale, ma come un servizio offerto alla
polis? Come puo contribuire a illuminare le domande
fondamentali sull'uomo, sulla giustizia, sul destino, in
un contesto che ha smarrito le chiavi di lettura che le
erano proprie?

Sono domande che toccano il cuore stesso dello sta-
tuto epistemologico della teologia. Esse ci chiamano
a una teologia che sia insieme fedele alla Tradizione e
intrepida nell’indagine, capace di ascoltare il gemito
della creazione e di tradurre I’'eterna novita del Vangelo
in un dialogo significativo con le scienze, la filosofia,
l’arte e le istanze sociali del nostro tempo.

Con la speranza che questo contributo possa stimo-
lare un fruttuoso confronto all’interno della nostra
comunita teologica, vi porgo anzitutto i miei piu cor-
diali saluti'.

' Per un approfondimento scientifico di tutti i contenuti qui espressi
si vedano: A. Stagliano, Ripensare il pensiero. Lettere sul rapporto
tra fede e ragione a 25 anni dalla Fides et ratio, Marcianum Press-
Studium, Venezia 2023 (con la prefazione di papa Francesco); Id.,
Zibaldone della Pop-Theology. Teologia dell’immaginazione per
comunicare la sapienza del Vangelo, Mimesis-Santocono, Milano-
Rosolini 2024; Id., Lettera teologica al Papa. La giustizia della

7



Il paradosso fondamentale:
la Verita ontologica e la sua Ombra storica

E necessario confrontarci con il paradosso piu
lacerante che la scristianizzazione mette in luce:
la discrepanza abissale tra la verita ontologica che
il cristianesimo professa e le distorsioni della sua
Wirkungsgeschichte. 11 cristianesimo afferma di essere
fondato sull’evento ontologicamente vero e definitivo
dell’Incarnazione, il Logos divino che irrompe nella
storia per rivelare all'uomo il suo volto e il suo destino.
Eppure, questa verita sublime si ¢ storicamente incar-
nata in strutture, azioni e rappresentazioni culturali
che, in molti casi, ne hanno tradito lo spirito, generan-
do una contro-testimonianza percepita come «falsa»
dalla coscienza moderna e postmoderna.

Questa «falsitd» storica non ¢ un’invenzione della
propaganda anticlericale, ma l’esito di un processo i
cui segni sono indelebilmente marchiati nella memo-
ria collettiva: le violenze delle guerre di religione, 'uso
strumentale del potere temporale, gli intrecci con logiche
di dominio coloniale, i ritardi secolari nel riconoscere
Pautonomia della scienza e della liberta di coscienza,

misericordia nel Giubileo del Dio Amore, Ancora, Milano 2024; 1d.,
Spiritualita e teologia. Sapere critico della fede ed esistenza nello
Spirito, Marcianum Press, Venezia 2025; Id., Teologia in ginocchio
1. Dio é sempre amore. Adoratori del Padre e custodi dei fratelli.
Salmi nuovi per una preghiera davvero cristiana, Ancora, Milano
2025; Id., Pop-Christology - Uno Zibaldone. Un sapere del senso della
vita in Dio-Amore, Ancora, Milano 2025; Id., Teologia in ginocchio
2. Dio luce del mondo. Salmi cristiani per un Illuminismo cristico,
Ancora, Milano 2026.

8



e, non da ultimo, le gravissime colpe interne come gli
abusi e i loro occultamenti. Sono questi i «tradimenti
storici» che hanno eroso, frammento dopo frammen-
to, la credibilita pubblica del messaggio evangelico. Il
cristianesimo si trova cosi déplacé, dislocato, non per-
ché il suo nucleo sia stato confutato, ma perché la sua
manifestazione storica € apparsa, a tratti, in radicale
contraddizione con esso. La scristianizzazione ¢, in
buona parte, la conseguenza culturale di questa delu-
sione storica, il rifiuto di un’eredita il cui volto concreto
¢ stato spesso sfigurato.

Una distinzione cruciale:
secolarizzazione, secolarismo, scristianizzazione

Per comprendere la specificita della nostra epoca,
¢ imperativo operare una triplice distinzione concet-
tuale, troppo spesso appiattita in un’unica narrazione
negativa.

a. La secolarizzazione come «figlia» paradossale del
cristianesimo. 1l processo di secolarizzazione, inteso
nel suo significato primario e strutturale come il ri-
conoscimento della legittima autonomia delle realta
terrene (la politica, la scienza, I'economia, la cultura),
non ¢ un semplice antagonista della fede. Come han-
no sottolineato pensatori quali Charles Taylor e, in
ambito teologico, lo stesso Concilio Vaticano II, esso
rappresenta, paradossalmente, un prodotto dell’even-
to cristiano stesso. Il Vangelo, nel desacralizzare il
cosmo e nel liberare 'uomo dal fato pagano, ha reso
possibile un mondo in cui la creatura ¢ chiamata a

9



una responsabilita diretta verso il creato e la storia. La
celebre affermazione della Gaudium et spes («E lecito
pensare che l'avvenire dell’'umanita sia riposto nelle
mani di coloro che sapranno dare alle generazioni che
verranno ragioni di vita e di speranza») sancisce tale
autonomia responsabile. La secolarizzazione, in questa
luce, puo essere letta come un’ereditda immanente del
cristianesimo, seppur spesso vissuta in forme estreme
e unilaterali.

b. Il secolarismo come ideologia antitetica. Diverso &
il secolarismo, che non & un processo storico ma un’i-
deologia. Esso trasforma la legittima autonomia degli
ordini temporali in un principio di assoluta chiusura
alla trascendenza, negando per definizione la possi-
bilita stessa che la fede abbia una rilevanza pubblica.
Se la secolarizzazione apre uno spazio di liberta, il
secolarismo costruisce un sistema chiuso che tende a
marginalizzare ogni visione religiosa come irrazionale
o privata. La distinzione tra secolarizzazione e secola-
rismo fu un concetto su cui venni istruito da ragazzo
liceale, mentre leggevo il libro di J.B. Metz Sulla teo-
logia del mondo a un giovane prete che nel frattempo
zappava la terra del giardino del Duomo di Isola di
Capo Rizzuto, mio paese natio.

c. La scristianizzazione come estirpazione radicale.
Infine, la scristianizzazione rappresenta il livello piu
profondo e drammatico. Non ¢ solo marginalizzazione
(secolarismo) né solo distinzione degli ambiti (secola-
rizzazione), ma un attivo processo di rimozione cul-
turale. E l'oblio volontario della grammatica cristiana
che ha plasmato I'Occidente, lo svuotamento dei suoi

10



simboli, la rottura della trasmissione della sua memo-
ria. Mentre la secolarizzazione puo ancora dialogare
con la fede che I’ha generata, la scristianizzazione vuole
cancellarne persino le tracce, lasciando un vuoto che
viene rapidamente riempito da un politeismo di valori
consumistici, tecnocratici e individualistici.

Allora, la teologia é chiamata a navigare in questo
scenario complesso: deve riconoscere con umilta le pro-
prie ombre storiche che hanno alimentato la scristia-
nizzazione, discernere il valore potenzialmente positi-
vo della secolarizzazione per un dialogo costruttivo, e
contrastare le pretese totalizzanti del secolarismo, non
con uno spirito di rivalsa, ma offrendo nuovamente, in
una forma storicamente purificata, la verita di quel Lo-
gos che solo puo dare un senso compiuto all’autonomia
del mondo che Lui stesso ha creato.

L’impresa della desculturazione
e la sua aporia fondamentale

Per cogliere la portata radicale della scristianizzazio-
ne, il concetto di desculturazione, elaborato con parti-
colare acutezza nel contesto culturale francese, si rivela
illuminante. Non si tratta semplicemente di un’emar-
ginazione o di un declino naturale, ma di un’impresa
attiva e consapevole: estirpare il cristianesimo dalle
radici stesse di una cultura - quella occidentale - che
¢, nella sua ossatura profonda, sostanzialmente cristia-
na. E un tentativo di «decolonizzare» I'immaginario
dalla sua matrice fondativa. Tuttavia, questa impresa
si scontra con un’aporia filosofica fondamentale, gia

11



intuita con tragica lucidita da Friedrich Nietzsche. Per
compiere una desculturazione totale, non basta rimuo-
vere i contenuti espliciti (i dogmi, i riti, le istituzioni);
bisognerebbe riscrivere la stessa grammatica mentale,
la punteggiatura logica e la struttura etica che il cristia-
nesimo ha impresso nell’ethos occidentale. Concetti co-
me la dignita inalienabile della persona, la compassione
per il sofferente, la categoria lineare del tempo come
storia dotata di senso, la stessa ricerca di una verita
assoluta sono innesti cristiani divenuti «carne del pen-
siero». Estirparli completamente significherebbe far
collassare l'edificio culturale che si intende preservare,
rendendo 'operazione, in ultima analisi, impossibile. 11
cristianesimo, come un fiume carsico, continua a scor-
rere sotto la superficie arida della descristianizzazione,
alimentando paradossalmente anche molti degli ideali
«laici» che gli si oppongono.

La figura del’Anticristo e 'agone del sapere

E proprio questa impossibilita di una cancellazione
pura a spiegare la figura paradigmatica dell’Anticristo.
Come ben evidenzia la tradizione teologica e filosofica,
I’Anticristo non ¢ semplicemente un «non-Cristo», un
indifferente o un pagano. Egli ¢, etimologicamente
e sostanzialmente, anti-Cristo. La sua esistenza e la
sua forza sono interamente costruite su un rapporto
agonico, di opposizione speculare, con il Cristo. Egli
acquisisce il Cristo come «sapere», ne conosce la logi-
ca, la promessa, la struttura, ma per invertirla in un
anti-sapere, per trasformare la salvezza in dannazione

12



e la verita in menzogna. Questa dinamica implica,
ironicamente, una forma di riconoscimento. Combat-
tere qualcosa in modo cosi totale significa attribuirgli
un’importanza fondamentale. UAnticristo, nel suo fu-
rore iconoclasta, testimonia, suo malgrado, la potenza
dell’avversario che intende distruggere. La metafora
lucifera e qui calzante: Cristo ¢ la Luce del mondo (Gv
8,12), un evento di illuminazione che rivela e dona
vita. UAnticristo nicciano, al contrario, non brilla di
luce propria, ma si manifesta come bagliore accecante
e fulmine annichilente. Il suo scopo non ¢ illuminare,
ma abbagliare; non rivelare la realta, ma oscurarla per
imporre la propria volonta di potenza.

Per Nietzsche, ’Anticristo non ¢ una figura demo-
niaca o un essere apocalittico nel senso cristiano, ma
piuttosto la negazione radicale del cristianesimo e della
sua morale. Lopera omonima di Nietzsche (1894) € una
violenta critica alla moralita cristiana, che il filosofo ve-
de come una «morale da schiavi», basata sulla rinuncia,
la debolezza, il risentimento e la negazione della vita
terrena in favore di un presunto «mondo vero» oltre-
mondano. UAnticristo ¢ colui che opera una «trasvalu-
tazione di tutti i valori», ovvero un rovesciamento dei
valori cristiani per affermare la volonta di potenza, la
vita, la salute e la gioia. Gesu, nella visione di Nietzsche,
viene inizialmente riabilitato come un «idiota» inno-
cente, un tipo psicologico di «redentore» che viveva
in un mondo interiore, ma la sua dottrina ¢ stata poi
distorta e istituzionalizzata dalla Chiesa, diventando
lo strumento di una morale decadente. UAnticristo &
quindi l'affermazione dell’'uomo forte, che accetta la

13



sofferenza come parte della vita e si emancipa dalla
«menzogna millenaria» del cristianesimo.

Pop-Theology della simulazione:
P'uomo come «personaggio»

Senza altri riferimenti dotti, per esempio a Fédor
Dostoevskij (1821-1881) con I fratelli Karamazov (in
particolare la «Leggenda del Grande Inquisitore») o
a Dmitrij Merezkovskij (1866-1941) con Cristo e ’An-
ticristo (Trilogia), questa logica anticristica trova una
rappresentazione potente nella cultura pop contempo-
ranea, che spesso agisce da «teologia implicita» del no-
stro tempo. Prendiamo, ad esempio, la scena descritta
nella canzone L'Anticristo dei Decibel (2018). Sotto il
giogo di un potere diabolico e anticristico, la citta &
oscurata e gli abitanti, anziché invocare la salvezza per
la realta oggettiva o per la propria anima, si prostra-
no supplici davanti alla propria immagine, al proprio
«personaggio». Questa intuizione ¢ di una profondita
teologica sconvolgente. Essa riflette in modo plastico
il dramma del dislocamento (déplacement) nell’epoca
della scristianizzazione compiuta. L'uomo, non piu
riconosciuto come imago Dei, come creatura dotata
di un’essenza e di una dignita ontologica derivata dal
Creatore, viene ridotto a pura rappresentazione effime-
ra. La sua identita non & piti un donato da accogliere e
realizzare, ma un progetto da costruire e performare in
un eterno presente di simulacri.

Linvocazione della salvezza per il «personaggio» &
l'esatto opposto della preghiera cristiana: non ¢é piul’io

14



che, nella sua verita piu profonda e spesso sofferente, si
rivolge al Tu divino, ma ¢ ’io che, alienato e frantuma-
to, adora la propria maschera sociale, il proprio profilo
digitale, I’idolo vuoto della sua autoreferenzialita. E la
sostituzione dell’essere con l'apparire, della kenosi (lo
svuotamento d’amore) con L'autocreazione narcisistica.
In questo regime di simulazione totale, dove tutto &
immagine e niente ha spessore ontologico, svanisce la
possibilita stessa di un incontro con I’Altro - sia esso
I'uvomo bisognoso o il Dio trascendente —, perché non
esiste pill un «reale» da incontrare.

La teologia, oggi, deve anche imparare a decifrare
queste profezie laiche che, dall’interno della cultura de-
scristianizzata, ne mettono in scena il vuoto metafisico
e I'anelito distorto. Insomma, secondo Enrico Ruggeri,
I’Anticristo non € una persona, ma un «protocollo
comportamentale» o una «strategia» che mira ad «ab-
bassare la consapevolezza delle persone» e a portarle
all’appiattimento. Il potere dell’Anticristo si manifesta
quindi nel soffocare il pensiero critico, 'originalita e
la capacita di discernimento individuale. Gli uomini
diventano conformisti, facilmente influenzabili e privi
di una vera identita. Questo si traduce in una societa
omologata, dove le persone sono pil interessate all’ap-
parenza (come nel brano Baby Jane che critica 'uso
smodato dei social e la superficialita), alla ricerca di
una celebrita effimera («15 minuti» di celebrita). UAn-
ticristo si manifesta attraverso le strutture del potere
economico e sociale. Brani come La banca mettono in
discussione chi siano i veri «ladri» e «sfruttatori» nel
sistema, suggerendo che il potere finanziario esercita

15



un controllo che confonde i ruoli e le responsabilita.
Le citta diventano luoghi di desolazione e solitudine
urbana (La citta fantasma). Nonostante la densita di
popolazione, le persone sono isolate e si perdono il
rispetto e I'amore reciproco. LAnticristo qui incarna
una forza che erode i legami umani e la solidarieta,
trasformando le metropoli in ambienti alienanti.

Lalbum dei Decibel suggerisce che I’Anticristo lavora
per allontanare 'uvomo dalla sua spiritualita e dalla sua
dimensione pit profonda. La ricerca del «sacro fuoco
degli dei» (il brano omonimo) ¢ messa in contrasto
con la superficialita e la crudelta del mondo moderno.

Se il Cristo, nella visione del cristianesimo, ha offerto
la liberta e la possibilita di scelta, ’Anticristo dei De-
cibel sembra proporre una falsa felicita o un’illusoria
sicurezza al prezzo della vera liberta individuale e della
profondita spirituale. E una forza che «suggerisce» un
certo modo di pensare e agire, senza che I'uomo si ac-
corga di essere manipolato.

In sostanza, il potere dell’Anticristo nell’album dei
Decibel e quello della subdola influenza che mina la
mente e l'anima dell’individuo, lo rende complice di
un sistema che lo sfrutta e lo isola, e distorce la perce-
zione della realta, portando a unalienazione diffusa
nelle citta e nella societa contemporanea. La «cura» a
questo Anticristo, come ha affermato Enrico Ruggeri,
¢ «tornare a pensare con la propria testa». Si potrebbe
dire evocando il fantasma di Kant, in una sorta di ana-
kantismo neoilluminista: sapere aude, osa con il sapere,
sappi servirti della tua ragione critica, vagliando bene
tutti i dogmi, anche quelli creati dal Metaverso illumi-

16





