
Prefazione

Ho ancora negli occhi i volti di tutti i pellegrini che erano al 
freddo e sotto la pioggia, in piazza San Pietro, avvolti nell’abbraccio 
del Colonnato del Bernini quando, lo scorso 22 marzo, abbiamo 
celebrato l’Eucaristia pregando per papa Francesco che da lì a poco 
sarebbe stato dimesso dall’ospedale, pochi giorni prima della sua 
nascita al cielo. Di quel momento di preghiera e di fede, che ha 
portato i napoletani ad essere, quel giorno, pellegrini di speranza 
durante il pellegrinaggio giubilare dell’Arcidiocesi di Napoli, sono 
molto grato a don Salvatore Giuliano per l’impegno organizzativo 
che lo ha visto in prima linea. Questo volume, frutto del suo im-
pegno di docente, a Roma e a Napoli, di Teologia sacramentaria, 
arriva in un tempo che chiede a noi cristiani di tornare alla sorgen-
te della nostra fede, sostando attorno alla mensa del Signore con-
sapevoli che fermarsi alla sua Cena non significa perdere tempo, 
perché in questo tempo attraversato da guerre, soprusi e violenze, 
nei deserti delle solitudini e nei cuori affamati di pace, ci è indi-
spensabile ritrovare il sapore del Pane eucaristico, quello che non 
si corrompe, che consola, che ci rende fratelli in Gesù.

L’escalation bellica ci sta portando dalla «guerra mondiale a 
pezzi» – così come la chiamava papa Francesco – all’unità dei 
conflitti militari, per cui papa Leone XIV ha implorato dal suo 
primo giorno di servizio alla Chiesa il dono del Risorto, dono che 
la Chiesa deve invocare e donare senza riserve e senza timore: una 
«pace disarmata e disarmante». Proprio per questo, come gli Apo-
stoli nell’Ultima Cena, anche noi sperimentiamo la solitudine, lo 

5



6

smarrimento, la fame e, mentre siamo ancora nel deserto, arriva 
anche la sera. La sera della stanchezza, della delusione, delle attese 
non appagate, delle macchinazioni di tradimento all’amore, pro-
prio come quelle che confluirono sulla prima mensa eucaristica. 
Per loro, come per noi, stare dietro a Gesù è impegnativo. Eppure 
è proprio in quella sera che Gesù continua a spezzare il Pane e a 
donarci se stesso. È lì, quando il buio avanza e ci sembra di non 
avere più forze, che Egli rimane con noi e ci insegna a restare, a 
fidarci, a servire. Seguire Gesù non è mai stato semplice: lo sanno 
bene i Dodici, lo sappiamo anche noi. Ma è in quella fatica che si 
nasconde la grazia dell’incontro.

Il contesto in cui Gesù ci ha parlato a lungo del pane è quello 
in cui, dopo una giornata di cammino, gli apostoli pensano alla 
loro stanchezza, dimenticando forse quella degli altri. Vorrebbero 
chiudersi in un momento di intimità con il Maestro, ma la folla 
continua a cercarli, affamata non solo di pane, ma di senso, di 
amore, di attenzione. Gli apostoli pur avendo visto la stanchezza 
della folla, non la percepiscono come un loro problema. Non ave-
vano ritenuto essere un loro compito. Comprendono che la gente 
ha bisogno di cercare da mangiare e per questo chiedono a Gesù 
di mettere le persone in condizione di andare a trovare «altrove» 
una risposta alla loro fame. Non vedono una relazione tra l’inse-
gnamento di Gesù e il problema concreto della fame della gente. 
Che non è solo fame di pane, è fame di senso, è fame di amore. 
Le parole di Gesù sono forse per loro solo consolatorie, un inco-
raggiamento, un sostegno, ma poi effettivamente la vita va vissuta 
altrove, con i suoi problemi. Ma Gesù non manda via nessuno; 
condividendo la fame dell’uomo, condivide il volto del Padre. I 
Dodici sono ancora all’interno di una logica mondana, quella 
del comprare. Forse non si accorgono del verbo differente usato 
da Gesù, il quale li invita a dare. I Dodici hanno tutto quello che 
serve, ma non se ne accorgono: cinque pani e due pesci, cioè sette 
elementi: il numero della pienezza! Eppure pensano che la gente 
debba andare a cercare altrove quello di cui ha bisogno. Non hanno 



7

compreso, o non credono ancora, che Gesù è la risposta alla fame 
della gente. L’invito è chiaro: «Fateli sedere a gruppi» cioè create 
mense comuni, Comunità in cui ognuno possa ascoltare la fame 
dell’altro, e faccia circolare il pane e il tempo che avrà fra le mani. 
Metteteli in relazione, che facciano casa! La condivisione dei pani 
e dei pesci inizia con una richiesta illogica di Gesù ai suoi: «date 
loro voi stessi da mangiare». E Gesù non manda via nessuno. Non 
dice: «Andate a procurarvi altrove ciò che vi manca». Al contrario, 
li invita a sedersi, a restare, a condividere. Non chiede di comprare, 
ma di dare. Non chiede calcoli, ma fiducia. Quei cinque pani e due 
pesci che sembrano nulla diventano segno della pienezza, perché 
nelle mani di Gesù il poco si trasforma in abbondanza. Non c’è 
moltiplicazione, c’è condivisione. È questo il miracolo: quando il 
pane passa di mano in mano, quando la fame di uno incontra la 
generosità dell’altro, allora nasce la comunione. 

La sorpresa di quella sera è che la fine della fame non sta nel 
mangiare a sazietà, da soli, il proprio pane, ma nel dividere con gli 
altri il poco che si ha, il bicchiere d’acqua fresca, un po’ di tempo e 
un po’ di cuore. Gesù avanza questa pretesa irragionevole e profeti-
ca per dire a noi, alla Chiesa, di seguire la voce della profezia e non 
quella della ragione. «Tutti mangiarono a sazietà». Quel «tutti» è 
importante. Sono bambini, donne, uomini. Sono santi e peccatori, 
sinceri o bugiardi, fedeli e traditori, nessuno è escluso. È volontà di 
Dio che anche la sua Chiesa sia così: capace di guarire, dare, sazia-
re, accogliere, capace come gli apostoli di mettere in comune quello 
che ha, fosse anche la sua povertà. Perché è solo nella condivisione 
che il pane diventa benedizione, sempre (alzò gli occhi al cielo, lo 
benedisse, lo spezzò). I pani e i pesci non sono moltiplicati (come 
di solito si usa dire), ma vengono distribuiti. Condivisi. Il miracolo 
vero sta nella condivisione.

Questo brano del Vangelo interpella il cuore della Chiesa, cia-
scuna comunità, ciascuno di noi a chiederci: quanto del pane che 
Gesù ci mette tra le mani abbiamo condiviso per sfamare la fame di 
esistenza autentica e la sete di senso? Quanto la dottrina eucaristica 



8

è capace di saziare le coscienze di chi è in ricerca e di trasformarsi 
in accoglienza dei più deboli? Questo cibo è ancora capaci di essere 
alimento per chi desidera amore e cura? Il lavoro di don Salvatore 
mescola l’impegno per l’insegnamento della teologia con la pro-
fondità pastorale della vita concreta delle comunità, frutto del suo 
servizio sacerdotale vissuto tra la gente, abitando le loro attese, le 
loro fatiche, le loro domande. Ecco perché don Salvatore scrive che 
«Essa [l’Eucaristia] non è il pasto dei perfetti, ma è il Pane di coloro 
che, in modo diverso, si riconoscono peccatori e desiderano, nelle 
loro fragilità, essere aiutati dalla Grazia santificante per vivere 
sempre meno indegnamente la vocazione cristiana».

È il Pane che diventa un farmaco per l’anima e che alimenta la 
missione della Chiesa. Ogni credente, come d’altronde ogni uomo, 
vive di memoria: la memoria di un amore che mi ha salvato e che 
continua a salvare. Penso alla vita di tanti segnata da mancanze di 
affetto e da delusioni cocenti ricevute da chi avrebbe dovuto dare 
amore e invece ha reso orfano il cuore, e Gesù guarisce immet-
tendo nel nostro cuore un amore più grande: il suo. E se davvero 
lo accogliamo, l’amore di Gesù che ha trasformato un sepolcro da 
punto di arrivo a punto di partenza, allo stesso modo può ribaltare 
le nostre vite. Questo pane è forza, è coraggio, è vita. È amore. E 
solo l’amore guarisce alla radice la paura e libera dalle chiusure 
che imprigionano. Nell’Eucaristia si afferra il «qui e ora» per farne 
già l’aldilà. L’Eucaristia è la forza che trasforma la notte in giorno, 
il tradimento in dono d’amore, Giuda in Giovanni. L’Eucaristia 
non è dolciastra, ma è vera quanto più è drammatica: non è quella 
celebrata con il pane degli angeli ed astrattamente incensata, ma 
l’Eucaristia più vera è quella che coinvolge le tue lacrime, le tue 
fatiche, i tuoi dolori, i tuoi drammi. Spezzare il pane e riceverne 
un pezzo, riempire il calice e berne un sorso, è spezzare la solitu-
dine, è bere la solidarietà, è accrescere la fraternità, una fraternità 
universale che nasce dal cuore di Dio, nostra vita, nostro amore!

Quando avrete terminato la lettura del testo, può essere che vi 
troviate dinanzi a una provocazione e vi poniate queste domande: 



9

«Quale legame c’è tra l’Eucaristia che celebro o a cui partecipo e 
la mia vita? Quale connessione tra l’altare e le mie scelte? Quale 
fraternità è riuscita a generare nella mia storia?». Chi accoglie il 
Corpo del Signore non può che diventare costruttore di comu-
nione, artigiano di pace, testimone di fraternità. L’Eucaristica ci 
mette in relazione fino a formare un solo corpo, sanando le nostre 
ferite, rendendoci capaci di un amore che è quello di Gesù che ha 
amato fino a dare tutto. È lì, in quel Pane caldo condiviso, che c’è 
la fragranza di una speranza che profuma il nostro cammino! È lì, 
proprio lì, che siamo chiamati ad avere fiducia nel nutrimento di 
Dio, a lasciarci raggiungere dal suo pane, che non solo sazia, ma 
salva. Un pane che consola senza anestetizzare, che sostiene senza 
illudere, che accompagna mentre insegna a camminare. Un pane 
che ha il sapore della pace, e l’odore primaverile della resurrezione!

Ciascuno potrà rispondere nel silenzio del cuore, perché l’Eu-
caristia è presenza viva, scuola di amore, sorgente di comunione, 
memoria vivificante, missione che annuncia, pane della speranza. 
Ecco perché per ciascuno queste pagine saranno un invito e una 
promessa: un invito a tornare al cuore della fede, a lasciarsi pla-
smare in ostia dal Pane che spezza ogni solitudine, che ci insegna 
la grammatica disarmante dell’amore; una promessa perché ogni 
volta che ci sediamo alla mensa con Gesù, la vita ricomincia, si 
carica di futuro, si riempie di possibilità e di significato. Nel tempio 
e sulla strada, nella comunità e nei poveri, nei desideri e nelle ferite 
c’è tutta la tensione del pane spezzato e consegnato, del pane che 
riunisce i dispersi nell’unità:

Corpus Domini, corpus hominis.
Corpo del Signore, corpo dell’uomo.
Non posso inginocchiarmi davanti all’uno
senza inchinarmi davanti all’altro.

Corpus Domini, corpus hominis.
Corpo spezzato sull’altare,



10

corpo spezzato nei campi di battaglia,
nelle case dove il silenzio urla,
nelle strade dove la povertà veste volti dimenticati.
Tu Signore ci hai dato il tuo Corpo
perché imparassimo a riconoscere e riparare il nostro corpo,
il nostro cuore e quello di chi ci cammina accanto.

Corpus Domini, corpus hominis.
Corpo offerto per amore,
che nutre la speranza e disseta la sete di senso.
Corpo di donne violate,
di bambini dimenticati,
di uomini abbandonati,
di anziani lasciati soli.
Ogni corpo che geme è un tabernacolo ferito.

Corpus Domini, corpus hominis.
Nel tuo Corpo c’è la mia salvezza.
Nel corpo dell’altro, la mia conversione.
Nel pane che spezzo, l’invito a servire.
Nel fratello e nella sorella che soffrono, l’invito ad amare.
Nel mistero dell’Eucaristia, la forza di tornare sulla strada.

Corpus Domini, corpus hominis.
Facci degni, Signore,
di adorare Te e di abbracciare l’altro.
Facci degni di inginocchiarci dinanzi al tuo amore,
e di alzarci per portarlo dove il dolore ha fatto casa
e dove la Pace chiede di essere seminata a piene mani
e costruita con coraggio, con pazienza.
Corpus Domini, corpus hominis.
Perché senza l’uomo, l’Eucaristia resta incompiuta.
Perché senza la tua Carne,
non so più chi sono



11

e non so più essere carne per il mondo.
Corpus Domini, corpus hominis.
Fino a quando sarai tutto in tutti.
E tutti saremo in te un Corpo solo.

Una sola Pace, un solo Amore.
Per sempre.
Amen.

Card. Domenico Battaglia
Arcivescovo Metropolita di Napoli





13

Abbreviazioni e sigle

a.	 articolo
AAS	 Acta apostolicae sedis. Commentarium officiale,
	 Typis Polyglottis Vaticanis, Roma 1909ss.
AT	 Antico Testamento
CJC	 Codice di Diritto Canonico
CCC	 Catechismo della Chiesa Cattolica
cap.	 capitolo
cf	 confronta
cit.	 citato
DSH	 Denzinger, Enchiridion symbolorum definitionum et
	 declarationum de rebus fidei et forum (P. Hünermann,
 	 a cura di)
EV	 Enchiridion Vaticano
NT	 Nuovo Testamento
OGMR	 Ordinamento Generale del Messale Romano
op.	 opera
p/pp.	 pagina/pagine
PNMR	 Principi e norme del Messale Romano
q./qq.	 questione/questioni
sec./secc.	 secolo/secoli
SC	 Concilio Vaticano II, Costituzione conciliare,
	 Sacrosanctum Concilium
STh	 Tommaso d’Aquino, Summa Theologiae
UR	 Concilio Vaticano II, Decreto Unitatis Redintegratio
v./vv.	 versetto/versetti





15

Introduzione

È necessario un altro testo sull’Eucaristia dopo più di 2000 anni 
di cristianesimo nei quali teologi, biblisti e santi hanno cercato di 
approfondire il Sacramento che Dio ci ha messo nelle mani e rac-
chiude uno dei due misteri centrali della vita cristiana1? Ogni qual-
volta ci apriamo allo studio o alla contemplazione dell’Eucaristia 
dovremmo avere la consapevolezza che tale realtà non potrà mai 
essere contenuta nei nostri pensieri e tantomeno nei nostri scritti 
perché è più grande di noi. Non potremo mai comprendere piena-
mente e definire in maniera completa un mistero che non possiamo 
possedere quanto, piuttosto, possiamo da esso lasciarci possedere.

Chi si approccia ad uno studio sull’Eucaristia è come chi si acco-
sta ad una montagna altissima della quale non si vede nemmeno la 
cima. Le strade per arrivare in alto sono tante ed è certamente utile, 
come in una scalata, affidarci a delle guide esperte che ci indiche-
ranno dove girare intorno e dove poi arrampicarsi sulla parete per 
raggiungere finalmente la vetta. Ecco perché nel presente studio, 
richiesto dai miei studenti di teologia dei Sacramenti, ci lasceremo 
guidare soprattutto da teologi e santi che più di me hanno saputo 
dare luce su tale dono d’amore, sapendo che vale sempre la pena 
incamminarsi in una nuova avventura che contempla un orizzonte 
così incantevole.

L’intento di questo testo è che il lettore faccia risuonare in sé il 
desiderio comune a tutti gli uomini di una sempre più profonda 

1 I misteri centrali della fede cristiana sono: Unità e Trinità di Dio e passione, 
morte e risurrezione di nostro Signore Gesù Cristo, il secondo è offerto a noi 
uomini, in modo sacramentale, nel dono eucaristico.



16

contemplazione e conoscenza del mistero di Dio che in Cristo si 
dona a noi con l’Eucaristia. Esso, quindi, proprio come l’avventura 
di una nuova scalata, intende scorgere ulteriori angolazioni di un 
panorama soprannaturale che non ci si stanca mai di ammirare, 
sempre nuove e nuove volte. L’impegno nell’approfondire i concetti 
e le simbologie di questo Sacramento non ci faccia però entrare 
nell’illusione presuntuosa di averlo compreso in profondità. Il 
mistero eucaristico potrebbe essere colto e vissuto meglio da una 
semplice vecchietta (che si è lasciata trasformare dalle Sante Messe 
celebrate quotidianamente e con devozione) più che da un raffi-
nato e colto teologo. È per questo motivo che la Chiesa proclama 
tra i suoi santi «dottori» anche uomini e donne che non hanno 
necessariamente compiuto impegnativi studi accademici, ma che 
hanno però, con le «ginocchia» e con il cuore, penetrato la dimen-
sione trascendente di Dio, fino a lasciarsene totalmente avvolgere 
e «producendo» un pensiero così originale da comunicare una 
nuova linea teologica: ulteriore angolazione per ammirare la Sua 
eterna bellezza. Per questo motivo, nel mio lavoro, ho ritenuto di 
dover semplificare l’approfondimento sistematico del Sacramento, 
soprattutto in quegli articolati passaggi condotti dalla riflessione 
scolastica e neoscolastica riguardante l’aspetto ontologico, perché 
la lettura possa coinvolgere non solo chi è abituato a masticare 
opere di teologia, ma anche tutti coloro che vogliono approfondire 
il Sacramento che celebrano. Tuttavia, è comunque richiesto al 
lettore uno sforzo e un impegno per nutrire quell’intelligenza della 
fede che ci porta a intus legere, «leggere dentro» i segni eucaristici, 
attraverso varie riflessioni teologiche, per cogliere la profondità 
del dono che stiamo per indagare insieme. Dio ha disposto che la 
salvezza giungesse agli uomini con «eventi e parole intimamente 
connessi»2 ed Egli stesso ha fatto in modo che il Suo comunicarsi 
avvenisse attraverso segni, simboli umani che con Gesù diventano 

2 Concilio Vaticano II, Costituzione dogmatica sulla Divina Rivelazione Dei 
Verbum, n. 2.



17

«Sacramenti»: elementi visibili dell’azione di una Grazia invisibi-
le, ma che dovrà trasformare e santificare la vita di chi crede in 
Lui. Per tale motivo è necessario imparare a leggere tali segni in 
profondità e a comprenderli sempre meglio. Se dessimo, infatti, 
un meraviglioso romanzo ad una persona che non sa leggere, 
non potremmo poi pensare che ne sperimenti tutta la bellezza del 
racconto. Perché accada questo è necessario che le insegniamo a 
leggere, per poi darle la possibilità di gustare il testo. Tanta gente 
si sta disaffezionando alla Santa Messa perché non è più capace di 
leggere i segni e non sa nemmeno più cosa vi è scritto all’interno 
di quel linguaggio eucaristico che già agli inizi della predicazione 
di Gesù è risultato complesso: «questo linguaggio è duro, chi può 
capirlo?» (Gv 6,60). Al nostro impegno nell’approfondire la dot-
trina eucaristica occorre che poi lo Spirito Santo operi in noi per 
portarci alla «vetta» che è la grazia santificante: obiettivo di tutta 
la pratica sacramentale. Gesù, istituendo i Sacramenti e affidan-
doli alla Chiesa, si è impegnato a donarci la Sua stessa vita che per 
opera dello Spirito prosegue il suo percorso di incarnazione nella 
vita dei suoi discepoli perché ciascuno possa accogliere, per i me-
riti di Cristo, l’opera della «divinizzazione». La grazia santificante 
e la compartecipazione alla vita divina sono l’orizzonte di ogni 
Sacramento che, attraverso lo Spirito e l’opera del ministro, agisce 
ex opere operato3 nella vita del fedele. Dio, per venire incontro 
all’uomo, si fa uomo, scegliendo di portarci la salvezza in modo 
umano. Nella vita di ogni giorno i gesti e i simboli, ripetuti in 
modo uguale, determinano e favoriscono l’andamento familiare, 
sociale, politico, sportivo e culturale. All’origine di ogni gesto sim-
bolico vi è sempre un contenuto che si vuole rendere presente. Per 
tale finalità è necessario fare in modo che il simbolo, come esprime 

3 La formula ex opere operato indica, nella teologia sacramentaria, la validità 
intrinseca dei Sacramenti legata non alla santità del ministro o dell’Assemblea, 
ma alla parola di Cristo che istituendoli si è impegnato ad effondere in essi la 
grazia divina.



18

la sua etimologia4, sia «ponte» di congiunzione perché ci colleghi 
a ciò che si vuole comunicare. La comprensione di ciò che Cristo 
ha voluto significare nei Sacramenti è contenuta nei simboli litur-
gici che occorrerà conoscere e custodire perché essi ci colleghino 
all’intenzione del Maestro. Perché l’Eucaristia sia ben compresa, 
è necessario quindi approfondire, attraverso l’attento studio della 
Scrittura, il primigenio significato che Gesù ha voluto associare 
alle parole e ai gesti compiuti nel Cenacolo introducendo una no-
vità assoluta nell’antica cena pasquale. Tale studio sull’Eucaristia, 
inoltre, risulterebbe monco se non affrontasse il background cul-
turale e religioso dal quale Gesù è partito nell’atto dell’istituzione 
eucaristica posto all’interno di un antichissimo rito già denso di 
simboli e significati. È inoltre indispensabile, all’interno di uno 
studio teologico sul terzo Sacramento, esaminare come l’Eucaristia 
sia stata compresa nella vita della Chiesa anche nel suo approfon-
dimento sistematico, che ha condotto ad una faticosa e tormentata 
ricerca terminologica poi approdata ad un modo considerato ade-
guato per meglio comprendere tale mistero. Non potremo, inoltre, 
ignorare la modalità celebrativa e liturgica con la quale la Chiesa, 
nel corso dei secoli, si è sforzata di esprimere la fede eucaristica. 
L’Eucaristia, prima ancora di essere un argomento di studio teo-
logico, è stato un mistero celebrato, adorato e amato dalla Chiesa. 
Il lemma di Prospero di Aquitania: lex orandi, lex credendi ricorda 
come la fede del popolo di Dio si sia sempre espressa attraverso la 
preghiera e i riti che hanno anticipato le definizioni dogmatiche e 
le speculazioni teologiche. Nel settenario sacramentale, l’Eucaristia 
si offre come compimento dell’iniziazione cristiana ed è l’approdo 
di ogni battezzato che intende vivere appieno la sua appartenenza a 
Cristo e alla Chiesa. Per tale motivo, la parte sistematica, dopo aver 
esaminato il rito liturgico, dovrà infine aprirsi allo studio dell’ap-
plicazione pratica, in un’azione pastorale e catechetica che sveli il 

4 L’etimologia della parola simbolo si rifà al verbo greco symbàllo che significa 
«mettere insieme».



19

senso di ciò che Cristo ha velato nei segni del pane e del vino. Lo 
studio delle consuetudini e delle devozioni eucaristiche che hanno 
nutrito il popolo di Dio nel cammino della Chiesa nel mondo ci 
aiuteranno, infine, a comprendere meglio come alimentare la fame 
del popolo di Dio per nutrirlo ancora con il Pane della Vita, con 
ciò che è vero cibo e vera bevanda di salvezza, per contemplare, 
attraverso i segni, l’orizzonte dell’eternità che ci è anticipata in un 
Sacramento che diventa «pegno» di Paradiso.

I discepoli di Emmaus, come ci è raccontato da Luca (Lc 24,13-
35), dopo aver incontrato Gesù Risorto e dopo averlo ascoltato, lo 
riconobbero nell’atto dello spezzare il pane, accorgendosi così che il 
loro cuore ardeva mentre il Maestro parlava con loro. Da quel mo-
mento Gesù non è più visibile, scompare per comparire nel segno 
eucaristico, attraverso quella frazione di pane che apre gli occhi e 
infiamma il cuore. L’augurio è che questo studio renda più acuto 
il nostro sguardo e più eloquente quel gesto al quale rischiamo di 
abituarci, perché quel segno ci basti per riconoscerlo e perché il 
cuore continui sempre ad ardere di nuovo amore per Cristo.


