Prefazione

Una Teologia che tocca il cuore e guida i passi

Quando mi e stato proposto di accompagnare con una parola
introduttiva questo secondo volume della Teologia in ginocchio
di mons. Antonio Stagliano - vescovo Presidente della Pontificia
Accademia di Teologia - ho percepito non solo il valore di un’o-
pera teologica, ma il respiro di una proposta pastorale urgente e
necessaria. Ho accettato con gratitudine, perché in queste pagine
ritrovo un’intuizione che sento cruciale per il cammino della
Chiesa in questo tempo di trasformazione e di ricerca. Il titolo
stesso — Teologia in ginocchio - ¢ una provocazione profetica e un
programma di vita. Ci ricorda che la conoscenza pili autentica di
Dio non nasce prima di tutto dalla speculazione, ma dall’incontro
orante, dall’ascolto umile, dalla disposizione del cuore che si fa
piccolo per accogliere un Mistero pit grande. E una teologia che
non si erge in cattedra, ma si abbassa per servire la verita, che &
una Persona.

In questo secondo atto, dedicato a Gesu Cristo «Luce del mon-
do», autore compie un passaggio decisivo. Se il primo volume ci
aveva condotti a contemplare il Padre come «solo e sempre Amo-
re», qui siamo invitati a fissare lo sguardo su Colui che di quell’A-
more ¢ il Volto visibile, la Parola fatta carne. In un’epoca segnata
da ombre lunghe - le guerre, le ingiustizie stridenti, la solitudine
esistenziale, lo smarrimento del senso - I'annuncio che Cristo ¢ la
Luce non ¢ un’evasione consolatoria. E la risposta a un'umanita
che «siede nelle tenebre e nell’'ombra di morte» (Lc 1,79). Abbiamo



pero un bisogno disperato di comprendere quale luce sia, e come
essa illumini non solo le verita di fede, ma le pieghe spesso dram-
matiche della nostra storia personale e collettiva.

* ok ok

Don Tonino - come l'autore ama farsi chiamare-, con il coraggio
del pastore e la finezza del teologo, non si sottrae a questa doman-
da. La sua risposta ¢ radicale e chiarificatrice: la luce di Cristo
splende in modo definitivo sulla croce. E i, nel buio pit fitto del
dolore e dell’abbandono, che Dio rivela il suo volto piu vero: non
quello di un potente che schiaccia il male con la forza, ma quello
di un Innocente che lo assume e lo trasforma con la potenza di-
sarmata dell’'amore. La croce non é l'oscuramento di Dio, ma la sua
rivelazione piti luminosa: ¢ ’Amore che si dona fino alla fine. E
questa la «luce taborica» che, come suggerisce I'autore richiaman-
do la tradizione esicasta, ci permette di vedere attraverso il «velo»
dell'umanita di Gesu la gloria stessa di Dio.

Da questa intuizione fondamentale scaturisce l'operazione piti
audace e necessaria del libro: quell’<ermeneutica cristologica»
applicata alla preghiera dei Salmi. E un lavoro di «purificazione»
della nostra immagine di Dio, un compito di straordinaria im-
portanza pastorale. Quante persone, infatti, portano dentro di sé
un’idea di Dio che ¢ un «idolo della guerra», un giudice severo e
punitivo, un contabile delle colpe? Quante ferite sono state inferte
da una presentazione distorta del volto di Dio, che nulla ha a che
vedere con il Padre di Gesu Cristo? Quanti si allontanano dalla
fede perché la loro ragione e la loro coscienza si ribellano a un Dio
che sembra comandare o benedire la violenza?

Lautore affronta con franchezza e delicatezza quei Salmi cosid-
detti «imprecatori», mostrando come essi non siano la rivelazione
della volonta di Dio, ma la voce autentica, seppur ferita e a volte
rabbiosa, dell’'uvomo che grida a Dio nel dolore e nell’ingiustizia
subita. La luce di Cristo ci permette di distinguere la rivelazione

6



divina dall’espressione umana, pur ispirata, della fede. Non si
tratta di censurare la Bibbia, ma di leggerla con la chiave inter-
pretativa che é Cristo stesso, il «Si» definitivo di Dio (2Cor 1,19),
che sulla croce prega: «Padre, perdona loro, perché non sanno
quello che fanno» (Lc 23,34). E Lui il criterio ermeneutico di
ogni Scrittura.

* % %

La proposta di creare un «Salterio cristiano», di nuove «preghie-
re salmiche» nate alla luce piena di questa rivelazione, non € un
esercizio accademico. E un atto di obbedienza allo Spirito, che sem-
pre spinge la Chiesa a riformulare ’eterno Vangelo nel linguaggio
del proprio tempo. E un’opera di «evangelizzazione del linguaggio
religioso», per restituire profondita e verita a parole come «amore»,
«giustizia» e «pace», spesso svuotate di senso. Questi nuovi Salmi
non vogliono sostituire il Salterio d’Israele, Parola di Dio canonica e
insostituibile. Vogliono, piuttosto, aiutarci a pregarlo con gli occhi
aperti sulla croce di Cristo, permettendo allo Spirito di guidarci
«verso la verita tutta intera» (Gv 16,13).

La «teologia in ginocchio» di Stagliano non ¢ un rifugio inti-
mista. Questo & un punto che sento particolarmente vicino al mio
ministero e alla chiamata della Chiesa oggi: 'incontro orante con
il Dio-Amore ¢ il motore piu potente per I'impegno nella carita e
per la trasformazione del mondo. La preghiera che non si traduce
in prossimita, in giustizia, in accoglienza, non ¢ autentica pre-
ghiera cristiana. La vera adorazione del Padre passa attraverso il
riconoscimento del Figlio nel volto del povero, dell’emarginato, del
migrante, del sofferente (cf. Mt 25). Come ricorda l'autore, citando
il profetico Giorgio La Pira, la politica, intesa come servizio al bene
comune, puo essere la forma pit alta di carita.

In questo, la «teologia in ginocchio» si rivela un antidoto potente
a due rischi opposti e ugualmente paralizzanti: da un lato, un fidei-
smo fondamentalista che separa la fede dalla vita e dalla ragione;

7



dall’altro, un attivismo sterile che, dimentico della sorgente, si
esaurisce in un fare ansioso. La sinodalita a cui papa Francesco
ci ha richiamato - e che papa Leone XIV sta rilanciando - ha
proprio questo ritmo: camminare insieme, ascoltandoci gli uni gli
altri nella luce dello Spirito, per discernere la strada del Vangelo. 1
«cenacoli teologici» su cui si insiste nell'opera, dove la preghiera
si fa riflessione comunitaria e la riflessione si fa preghiera, sono
un’incarnazione concreta di questo stile sinodale. Sono palestre in
cui si impara a «pensare in ginocchio», a lasciare che la Parola di
Dio ci interpelli e ci converta, prima ancora di diventare annuncio
per gli altri.

* % %

In un mondo frammentato e spesso chiuso in logiche di opposi-
zione, la Chiesa ¢ chiamata a essere un «candelabro», come canta
il bel Salmo ¢34 proposto in questo volume. Un candelabro non ha
luce propria, ma la riceve e la diffonde. La nostra credibilita non
sta nella nostra forza, ma nella nostra capacita di riflettere con fe-
delta e coerenza la Luce di Cristo. Una Chiesa in ginocchio, umile
e innamorata del suo Signore, sara una Chiesa credibile quando
si alzera in piedi per parlare al mondo, per sanare le ferite, per
costruire ponti di riconciliazione, per annunciare senza stancarsi
che Dio ¢ solo e sempre Amore.

Sono certo che questo volume, come il precedente, possa fecon-
dare non solo gli studi teologici, ma la vita quotidiana delle nostre
comunita parrocchiali, dei gruppi di preghiera, dei movimenti.
Puo aiutare sacerdoti, religiosi e laici a riscoprire la bellezza di una
fede che e relazione viva, un fuoco che riscalda il cuore e illumina
la mente, spingendo le nostre mani ad operare il bene.

A don Tonino va la mia gratitudine per questo servizio alla
Chiesa, per averci ricordato che la teologia piti profonda nasce
dall’adorazione e che la preghiera piu autentica ci spinge alle
periferie esistenziali. Queste pagine ci aiutino a essere tutti,

8



sempre pil, discepoli in ginocchio per essere testimoni in piedi,
annunciatori gioiosi di quella Luce che «nelle tenebre brilla, e le
tenebre non I’hanno vinta» (Gv 1,5).

Cardinale Matteo Maria Zuppi

Arcivescovo di Bologna
Presidente della Conferenza Episcopale Italiana






Introduzione

Gesu Cristo luce del mondo

La «Teologia in ginocchio», qui proposta, parte dal presupposto
che «in ginocchio» si puo solo pregare. Qual ¢ allora il senso di
una Teologia fatta in ginocchio? La risposta a questa domanda
si trova ben articolata (sperabilmente) in Teologia in ginocchio I
Iidea ¢ di proporre delle «preghiere salmiche» per la preghiera
personale e comunitaria, con I’intento di dare la possibilita all’o-
rante di «controllare» criticamente I’idea di Dio secondo la luce
della rivelazione di Gest, che Dio & solo e sempre amore. Egli &
giusto (assolutamente) nella sua sovrabbondante misericordia:
non punisce e non manda piaghe (né in Egitto e nemmeno in
Europa), ma accompagna il cammino della vita di tutti gli uo-
mini soffrendo il dolore del mondo. Gesu crocifisso, il Figlio
di Dio nella carne umana, patisce sulla croce, solidarizzando
con gli innocenti ed espiando per i colpevoli: ¢ questo il genio
del cristianesimo che non puo essere annacquato, ma piuttosto
approfondito quale «mistero dei misteri», scientia crucis (E.
Stein), «sapienza della croce». E un sapere che & un sapere, cioé
un gusto nuovo di vita. E una sapienza che illumina i passi della
vita di tutti, personale, comunitaria, sociale e politica. Secondo
un etimo che deriverebbe dal sanscrito, infatti, «sapienza» & «ciod
che ¢ pitt luminoso», & un «mettere in chiaro tutto» e «tutto far
venire alla luce».

11



x* % %

Proprio per il riferimento normativo alla rivelazione di Gesu -
nella quale il cattolico deve «rileggere» anche la rivelazione vetero-
testamentaria — queste preghiere salmiche si possono denominare
«salmi cristiani». Senza nessuna pretesa di sostituire i Salmi di
Israele - absit iniuria verbis —, si propongono come «indiretta» er-
meneutica cristiana, specialmente nei casi particolari in cui in quei
Salmi (che sono e restano Rivelazione canonica) si comunica una
idea di Dio cristianamente equivoca, quasi un «idolo della guerra» o
un «Dio terribilmente punitivo» che fa ricadere le colpe dei padri sui
figli, spesso non guardando nemmeno all’innocenza dei bambini.
Il cristianesimo soffre la contestazione rivolta a tratti del volto di Dio
irricevibili sin dall’origine, perché la luce del Vangelo di Gesu ha
definitivamente affermato che Dio ¢ «solo e sempre amore», onni-
potente nell’'amore e radicalmente incapace di fare il male.

Poiché i primi 33 Salmi cristiani, pubblicati in Teologia in gi-
nocchio 1 erano idealmente riferiti al Padre, si & spiegato — spero
sufficientemente — come questo approccio sia coerente dal punto
di vista teologico, e non indulga per nulla a nessun marcionismo,
benché si impegni a mostrare con assoluta chiarezza che Dio non
¢ causa o fonte di alcun male del mondo, di nessuna violenza. La
violenza delle religioni — anche quella che il cattolicesimo conven-
zionale ha prodotto nella storia — non ha nulla a che vedere con
il cristianesimo, con il Dio-agape rivelato da Gesu Cristo. Popo-
larmente ha sempre detto papa Francesco: «agire con violenza in
nome di Dio ¢ satanico».

Il progetto di una «Teologia in ginocchio» unisce pertanto la
dimensione contemplativa della preghiera con I'indagine teologica,
creando un percorso in cui la conoscenza di Dio non ¢ un’astra-
zione intellettuale, ma un’esperienza viva e orante. Assume che la
preghiera non sia solo un atto di devozione, ma il luogo in cui si
verifica la verita su Dio. Quando preghiamo «in ginocchio», con
umilta e apertura di cuore, ci mettiamo nella condizione giusta

12



per ricevere I’illuminazione dello Spirito Santo. In questa luce
interiore, possiamo «controllare» o, per usare un termine pitt
teologico, discernere la nostra idea di Dio. In sintesi, la luce della
preghiera illumina le parti dei Salmi (e della Scrittura in generale)
che potrebbero sembrare in conflitto con la rivelazione di Gest.
Nelle nostre «preghiere salmiche», testi in cui si parla di un Dio che
punisce o manda piaghe vengono lette e purificate alla luce della
rivelazione di Gesu, del Dio solo e sempre amore.

* % %

Questi ulteriori 33 Salmi cristiani sono dedicati a Gesu Cristo,
il Figlio eterno nella carne umana, della stessa sostanza del Padre,
come afferma il Concilio di Nicea di cui abbiamo appena celebrato
11700 anni: Gesu ¢ Dio da Dio, Luce da Luce. Custoditi dal dogma
di Nicea - che riafferma contro Ario la divinita del Figlio - guar-
diamo alla figura di Gesu come la lente definitiva per vedere il
volto di Dio. Gesu é la «luce del mondo» perché illumina la verita
su Dio Padre, anzitutto. Senza Gesu, potremmo proiettare su Dio
le nostre paure, i nostri pregiudizi, i nostri desideri di vendetta.
Potremmo immaginarlo come un giudice severo e punitivo. Grazie
alla «luce» di Gesu, vediamo che Dio non ¢ un’entita lontana che
punisce, ma un Padre che soffre con i suoi figli, un compagno di
cammino che condivide il dolore del mondo. In Ges, il volto di
Dio si rivela come un volto di amore e compassione.

La stessa Teologia potra essere vista come non statica, ma dinami-
ca. Eun cammino di illuminazione: si parte da un’idea di Dio che
potrebbe essere oscurata da una lettura letterale o antiquata delle
Scritture; ci si inginocchia, entrando nella preghiera, e mettendosi
in ascolto della luce di Gesu. In questo modo, la nostra «Teologia
in ginocchio» non solo insegna che Gesu ¢ la luce del mondo, ma
mette in pratica questa verita, mostrando come questa luce possa
trasformare la nostra comprensione di Dio, passando da un’im-
magine di giustizia retributiva a una di amore incondizionato. E

13



un progetto che sposa la riflessione con lesperienza, e I’intelletto
con il cuore.

La preghiera, cosi, diventa quasi una verifica della ben nota teoria
della conoscenza come «teoria dell’illuminazione», che rappresenta
uno dei pilastri del pensiero di sant’Agostino quale tentativo di con-
ciliare la tradizione filosofica neoplatonica con la dottrina cristiana.
La «Teologia in ginocchio» fa della preghiera un evento conoscitivo
che riguarda Dio e la sua manifestazione incarnata in Cristo. La
teoria dell’illuminazione, infatti, risponde bene alla domanda su
come 'uomo possa raggiungere la conoscenza di verita eterne e im-
mutabili, superando i limiti della conoscenza sensibile e del dubbio
scettico. La preghiera ¢ un atto antropologico e pertanto coinvolge
tutti i fattori determinanti dell’essere umano: sentimenti, affetti,
cuore, emozione e mente, intelligenza, ragione critica. Nella preghie-
ra, tutto «interagisce» in un framework esistenziale con la grazia di
Dio che ¢ presenza stessa di Dio nelle profondita dell’'anima umana,
dove Dio ¢ agente, come ¢ diffusamente spiegato in Dilexit nos.

x* % %

Agostino usa I'analogia della vista fisica per spiegare la cono-
scenza intellettuale. Cosi come 'occhio del corpo ha bisogno della
luce del sole per vedere gli oggetti sensibili, cosi l'occhio della
mente (I’intelletto) ha bisogno di una luce superiore per conosce-
re le verita intelligibili. Questa «luce» non ¢ una luce fisica, ma &
Dio stesso. E la Verita eterna e immutabile che illumina la nostra
mente, permettendole di percepire le verita eterne. Dio, come «sole
dell’anima,» non solo rende visibili le cose, ma fonda la capacita
stessa della mente di vedere. L'illuminazione divina non annulla la
funzione dell’intelletto umano. La mente deve comunque compiere
il suo sforzo di ricerca e diriflessione. Lilluminazione ¢ un suppor-
to, un’abilitazione, non una sostituzione del processo conoscitivo.

La conoscenza che deriva dai sensi e rivolta al mondo materiale,
che ¢ per sua natura mutevole, imperfetto e temporale. Agostino

14



non la disprezza, ma la ritiene insufficiente per raggiungere la
verita assoluta e certa, perché i sensi possono ingannare. La ve-
ra conoscenza si rivolge a verita universali, eterne e immutabili
(come i principi della matematica, della logica o le idee di Bene,
Giustizia, Bellezza). uomo non puo derivare queste verita dal
mondo sensibile, che ¢ mutevole, né puo produrle da sé, perché
la sua ragione ¢ finita. La loro origine deve essere in qualcosa di
superiore e immutabile.

Agostino si confronta direttamente con il neoplatonismo, in
particolare con la dottrina platonica della reminiscenza (anamne-
si), secondo cui la conoscenza delle idee eterne non ¢ altro che il
«ricordo» di cio che 'anima ha visto nel mondo delle idee prima di
incarnarsi. Egli respinge questa teoria, in quanto la considera inco-
erente con la dottrina cristiana della creazione dell’anima. Lanima
non ha visto le idee in una vita precedente, ma riceve la capacita di
conoscerle nel presente, attraverso l'atto dell’illuminazione divina.
Non si tratta di un ricordo, ma di una visione attuale e partecipata.
Agostino identifica la «luce» divina che illumina I’intelletto umano
con il Logos, ovvero il Figlio di Dio, il Verbo incarnato. Cristo non
¢ solo un maestro esterno che insegna con le parole, ma ¢ il Maestro
Interiore che opera direttamente nell’anima dell’'uvomo, illumi-
nando la mente e rendendo comprensibili le verita. Questa visione
integra perfettamente la teologia cristiana nella sua teoria della
conoscenza. La Verita non & un’entita astratta, ma ¢ una persona:
Cristo. Si comprende meglio, allora, il celebre motto agostiniano
«Noli foras ire, in te ipsum redi; in interiore homine habitat veritas»
(Non voler andare fuori, ritorna in te stesso: nell’'uomo interiore
abita la verita) che riassume I'essenza della sua metodologia. Per
conoscere la verita non bisogna cercare nel mondo esterno, ma fare
un percorso di introspezione. In questo percorso interiore, 'uomo
non trova la verita in «sé stesso», ma la riconosce, illuminato dalla
luce divina che in lui agisce. Lanima diventa il luogo dell’incon-
tro tra 'uomo e Dio. Si potrebbe dire che la condizione ordinaria
dell’'uomo é «orante» e che I'incontro con Dio ¢ un trascendentale

15



dell’esistenza ordinaria della vita degli esseri umani. Come «fun-
zione d’onda», costitutiva della sua natura - ogni essere umano
¢ creato a immagine e somiglianza di Dio, percio ¢ uno sguardo
puntato su Dio -, nell’atto della preghiera «collassa» in uno stato
particolare, ma rimane stabile e permanente, sempre disponibile
a differenti attuazioni (o collassi): la preghiera nell’intimita del
silenzio dell’anima che ascolta il suo Dio attraverso la meditazione;
la preghiera come un parlare di Dio (che ¢ gia teologia) percepito
nei suoi sacramenti vitali, i poveri e sofferenti, attraverso le opere
di carita corporale e spirituale. Tutto ¢ preghiera e puo diventarlo,
benché la preghiera non sia tutto. La teoria dell’illuminazione di
sant’Agostino afferma che I'uomo non possiede la verita per sua
natura, ma la riceve come un dono di Dio. Questo dono non é
un’idea innata, ma una luce divina che illumina la nostra mente,
permettendoci di giudicare le cose mutevoli alla luce di verita
eterne e immutabili. La fonte di questa luce ¢ Dio stesso, il Logos,
che si fa Maestro interiore di ogni uomo.

x* % %

Antonio Rosmini recepisce la teoria agostiniana dell’illumi-
nazione in modo originale, rielaborandola nel suo «Sistema della
Verita» attraverso il concetto cardine dell’idea dell’essere. Se per
Agostino la luce che illumina l'intelletto ¢ Dio stesso, per Rosmini
questa luce si traduce nell’essere ideale, una forma innata e univer-
sale che splende nella mente umana, costituendola come intelligen-
za. Non dimentichiamo che il Roveretano riflette «dopo Kant» e in
pieno Illuminismo, quindi ha I'urgenza di recuperare la tradizione
dei Padri (nella quale include persino il pensiero di san Tommaso
d’Aquino). Percio non ha problemi a <immaginare» la luce del Ver-
bo come «idea innata». Nel suo Nuovo saggio sull'origine delle idee,
critica sia l'empirismo di Locke (secondo cui la conoscenza deriva
solo dai sensi) sia il razionalismo di Kant (che limita la conoscenza
alle categorie a priori dell’intelletto). Egli sostiene che la nostra

16



conoscenza ha bisogno di un principio primo e universale, il quale
non puo derivare né dall’esperienza sensibile, mutevole e partico-
lare, né dalla mente stessa, perché finita. Questo principio primo
¢ lessere ideale. Lessere ideale non ¢ Dio nella sua pienezza, ma &
I’Idea del Possibile, I’essere nella sua forma piti astratta e universale.
E la forma «vuota» che precede ogni conoscenza specifica. Non &
una conoscenza acquisita, ma ¢ il presupposto di ogni conoscenza.
Rosmini la definisce come la «luce taborica» della ragione, un’e-
spressione che richiama direttamente la Trasfigurazione, perché
la mente umana non possiede ’Essere in sé, ma ¢ resa capace di
vederlo. Secondo Rosmini, infatti, 'uomo non «ha» I'intelligenza
come una facolta separata, ma ¢ intelligenza proprio in virtu dell’in-
tuizione originaria dell’essere ideale. L'intelligenza umana &, per sua
stessa natura, la capacita di vedere l'essere. Se ci fosse tolta la vista di
questo essere, la nostra intelligenza non esisterebbe piti. La presenza
dell’essere ideale nella mente umana offre all’'uvomo un orizzonte di
conoscenza illimitato, distinguendolo radicalmente dagli altri esseri
viventi. Lessere ideale, essendo universale e illimitato, permette alla
mente di trascendere I'esperienza sensibile e di andare oltre il singo-
lo oggetto. Luomo, grazie all’intuizione dell’essere, puo uscire dal
proprio «io» e pensare cose diverse da sé. L'intelligenza non si limita
aricevere sensazioni passive, ma ¢ attiva nel confrontare e giudicare
ogni singola cosa sensibile alla luce dell’essere, che € l'orizzonte di
ogni possibile verita. Lessere ideale non ¢é solo il fondamento della
conoscenza, ma anche della morale. La legge morale, per Rosmini,
non ¢ un’imposizione esterna, ma l'obbligazione di rispettare e
amare l’essere in tutte le sue manifestazioni ('essere reale e ’essere
morale), che ci viene rivelata dalla luce dell’essere ideale.

Rosmini opera un’importante trasposizione della teoria agosti-
niana. Se per Agostino I'illuminazione ¢ la visione diretta di Dio,
per Rosmini essa si traduce nell’intuizione dell’essere ideale, che
non ¢ Dio in sé ma la sua prima manifestazione possibile. Questa
intuizione, non essendo un’idea acquisita ma la condizione stessa
del pensiero, costituisce la mente umana come intelligenza, confe-

17



rendole quell’orizzonte illimitato di visione che permette di coglie-
re 'universale nel particolare e di fondare non solo la conoscenza,
ma I'intera esperienza morale e spirituale dell'uomo.

Cosi facendo, il Roveretano rende «digeribile» alla forma mentis
illuminista il pensiero agostiniano del «maestro interiore» che ¢
Cristo. Infatti, I’idea dell’essere (0 «essere ideale») ¢ una partecipa-
zione creata e finita del Verbo divino. Il Verbo, ovvero la seconda
persona della Santissima Trinita, ¢ la luce stessa, la Verita sussi-
stente e infinita. U'idea dell’essere che splende nella nostra mente
¢ come un raggio di questa Luce divina. Luomo non possiede la
luce in sé, ma e costituito intelligenza proprio in virtu del fatto
che riceve questo raggio. E questo raggio che ci abilita a conoscere,
a giudicare e a distinguere il vero dal falso. Decisivo ¢, in questo
contesto, il concetto rosminiano di «astrazione teosofica» dell’i-
dea dell’essere dal Verbo divino. Lastrazione teosofica ¢ il ponte
che connette I’idea filosofica dell’essere con la realta teologica del
Verbo divino. Per Rosmini, questa non € un’astrazione nel senso
classico (come il formare un concetto generale da singoli dati), ma
un’elevazione spirituale che porta la mente a riconoscere 'origine
divina della sua stessa capacita di conoscere.

Lastrazione teosofica descrive il processo attraverso cui la mente,
partendo dalla sua intuizione innata dell’essere, risale fino a ricono-
scerne la fonte. E un viaggio intellettuale che si svolge in tre passaggi
principali: la mente, con la luce dell’essere ideale, conosce gli esseri
reali (il mondo creato); 'idea innata dell’essere le permette di rico-
noscere che tutte le cose che esistono hanno in sé il carattere dell’es-
sere; la mente comprende che nell’essere non c’¢ solo un aspetto
ideale e reale, ma anche un aspetto morale (= 'uomo ¢ chiamato
a riconoscere e amare ’essere come bene, e non solo come verita);
infine — questo ¢ il culmine del processo - la mente, riflettendo
sulla natura infinita e universale dell’idea dell’essere che la guida,
si rende conto che questa idea non puo esistere da sola. Deve avere
una fonte, un fondamento. Questa fonte non puo essere altro che
un Essere perfetto e infinito, che non solo ha l'essere, ma é l'essere

18



stesso. Questo Essere sussistente e perfetto ¢ Dio, e la luce che illu-
mina la nostra mente, I'idea dell’essere, ¢ una sua partecipazione.
In questo modo, l'astrazione teosofica porta la ragione a superare
i propri limiti, non per annullarsi, ma per riconoscere che la sua
stessa natura ¢ un dono e una rivelazione del Verbo divino. In bre-
ve, il concetto di «astrazione teosofica» rivela che I’idea dell’essere
non ¢ una facolta puramente umana, ma la manifestazione creata
e finita del Verbo divino nella mente dell'uomo.

* % %

Su queste basi filosofico-teologiche agostiniane e rosminiane
¢ possibile meglio comprendere la persona di Gesut come Luce del
Mondo. Vale la pena pero — come ha fatto Agostino - riferirsi a cosa
accade, secondo la Fisica, quando si vede qualcosa e il rapporto
della visione con la luce. Il processo della visione ¢ un fenomeno
fisico straordinario che inizia con la luce. I fotoni, le particelle
elementari della luce, colpiscono gli oggetti intorno a noi. La su-
perficie di ogni oggetto assorbe alcune frequenze di fotoni e ne
riflette altre. I fotoni riflessi dall’'oggetto viaggiano nello spazio e
colpiscono i nostri occhi. I fotoni, quando raggiungono l'occhio,
attraversano la cornea, la pupilla e il cristallino, che li mettono a
fuoco sulla retina. Sulla retina si trovano milioni di cellule specia-
lizzate, chiamate fotorecettori: i bastoncelli e i coni. I bastoncelli
sono sensibili all’intensita della luce e ci permettono di vedere in
condizioni di scarsa illuminazione. I coni sono responsabili della
visione a colori. Esistono tre tipi di coni, ognuno dei quali ¢ sensibi-
le a una specifica gamma di frequenze: rosso, verde e blu. Il nostro
cervello interpreta la combinazione di segnali provenienti da questi
coni per creare la vasta gamma di colori che percepiamo. La luce,
quindi, non ¢ un’entita che vediamo direttamente. Vediamo le cose
grazie alla luce. Ogni colore che distinguiamo ¢ il risultato della
rifrazione (o riflessione) selettiva di fotoni da parte di un oggetto.
Senza luce, ogni cosa sarebbe nera, in un'oscurita assoluta.

19



Questo affascinante fenomeno fisico si presta perfettamente a
diventare una metafora della figura di Gesu-Luce. Proprio come
la luce non si vede direttamente, ma & cio che permette di vedere
tutte le cose, Gesit - pur non essendo sempre visibile in modo
tangibile - & cio che ci permette di «vedere» il senso profondo
della vita, la verita e il progetto di Dio. La sua presenza e i suoi
insegnamenti illuminano la nostra esistenza, permettendoci di
comprendere la realta in una prospettiva piu elevata. I colori sono
un «miracolo» della rifrazione della luce. Analogamente, la verita,
la conoscenza e la salvezza che provengono da Gesl non sono una
realta monocromatica e statica, ma si manifestano in una ricchez-
za di «colori»: I'amore, la misericordia, la giustizia, la speranza,
la fede. Ogni «colore» di questa luce divina ¢ una sfaccettatura
della verita di Dio che, combinata, crea la pienezza della salvezza.
La cecita fisica ¢ I'impossibilita di percepire la luce. Allo stesso
modo, la cecita spirituale é I'incapacita di percepire la verita che
viene da Gesu. Lignoranza, il peccato e il dubbio sono le «tenebre»
che ci impediscono di vedere, e la figura di Gest, come un faro,
disperde queste tenebre per illuminare il nostro cammino. Se la
scienza, dunque, ci insegna che la luce ¢ una condizione necessaria
per la visione, ma non ¢ l'oggetto della visione stessa, la teologia,
attraverso la figura di Gesu, ci suggerisce una profonda analogia:
egli non & solo un «oggetto» di contemplazione, ma la condizione
stessa che rende possibile vedere e comprendere la verita, il bene e
il senso ultimo della nostra esistenza. Egli ¢ la «Luce del Mondo»
perché, come la luce fisica, senza di Lui tutto rimarrebbe in una
tenebra di ignoranza e disorientamento spirituale. Se la luce fisica
ci permette di vedere il mondo, e Gesu ¢ la luce che ci permette di
vedere la verita, allora ¢ lo Spirito Santo che agisce come una sorta
di «lente spirituale», che ci permette di riconoscere questa luce.

Come in Teologia in ginocchio 1, 'amore di Dio che ¢ il Padre
dall’eterno non ¢ comprensibile senza il coinvolgimento del Figlio
e dello Spirito — ¢ un evento trinitario -, cosi anche adesso, lo
sguardo su Gesu — Luce del mondo - ¢ irricevibile senza conside-

20



rare il suo dinamismo trinitario. La preghiera d’altronde non ¢ un
«pregare» o il Padre o il Figlio o lo Spirito Santo, ma ¢ un pregare
il Padre del Figlio che dona lo Spirito e, dunque, & pregare «nello
Spirito del Figlio» per contemplare il mistero d’amore del Figlio
crocifisso e risorto e in questo mistero accogliere il volto del Padre
come salvezza per il mondo. Occorre, percio pregare «nel nome
del Figlio», quel nome che il Padre gli ha dato, perché manifesti
la sua gloria: cosa impossibile senza ’azione dello Spirito Santo.
Non basta che la luce di Gesu sia presente; ¢’¢ bisogno che i nostri
occhi spirituali siano aperti per poterla accogliere. E qui che entra
in gioco lo Spirito Santo. Esso non ¢ solo una guida, ma ¢ la forza
interiore che illumina il cuore del credente, rendendolo capace di
«vedere» cio0 che altrimenti rimarrebbe invisibile. Lo Spirito Santo,
abitando in noi, ci permette di scrutare in Gesti il volto del Padre.
In altre parole, ci aiuta a riconoscere 'amore incondizionato e la
misericordia di Dio nelle azioni e nelle parole di Cristo. Senza
questa luce interiore, Gesu potrebbe essere visto solo come un
grande maestro o un personaggio storico, ma non come la piena
rivelazione di Dio stesso. Questa capacita di «vedere» non ¢ un
atto passivo, ma una percezione attiva che si radica nella fede. E
un’esperienza che trasforma la nostra comprensione del mondo e
del nostro posto in esso.

* % %

In questo circuitare di luce trinitaria si comprende meglio il
significato misterioso del Salmo 36, versetto 10: «Poiché presso di
te ¢ la sorgente della vita, e nella tua luce vediamo la luce». Questa
puo diventare una delle affermazioni pit profonde della spiritualita
cristiana, cogliendone i significati teologici e mistici, se riferita al
Dio-agape come «Luce del mondo». La «tua luce» si riferisce alla
luce eterna e inaccessibile di Dio Padre, la sorgente di ogni luce e
di ogni vita. Dio ¢ l'essere stesso, la Verita assoluta, la Luce per ec-
cellenza, da cui tutto ha origine. «Vediamo la luce» si riferisce alla

21



luce che si manifesta a noi, e questa luce ¢ Gesu Cristo. Gesu si de-
finisce «Luce del mondo» (Gv 8,12). Quindi, la frase puo essere letta
cosi: «Nella luce di Dio Padre, vediamo la luce del Figlio». Questo
significa che non possiamo comprendere appieno la luce di Cristo
se non la vediamo come un riflesso o una manifestazione della
luce eterna del Padre. La luce di Gesu non ¢ una luce a sé stante,
ma ¢ la luce del Padre che si rende visibile e accessibile all'umanita.
E un modo per affermare 'unita e la consustanzialita del Padre e
del Figlio. La «tua luce» (la luce di Dio) ¢ la rivelazione divina, la
Parola di Dio che ci viene data attraverso le Scritture, la tradizione
e, soprattutto, I'incarnazione di Gesu Cristo. E la verita oggettiva
che Dio ci ha comunicato. «Vediamo la luce» é I'atto di fede. Non
¢ un atto puramente intellettuale, ma una profonda illuminazione
interiore. Questa «luce che vediamo» ¢ la comprensione, la grazia,
la salvezza che riceviamo attraverso la fede in Gesu. E suggerito
una sorta di circolo virtuoso della grazia: ¢ la luce di Dio (la rivela-
zione) che ci permette di ricevere la luce della fede e della salvezza
(Pilluminazione interiore). Non possiamo arrivare a Dio con le
nostre sole forze; ¢ la sua stessa luce che ci permette di vederlo e di
ricevere la sua grazia. E 'esperienza della contemplazione e dell’u-
nione con Dio. La «tua luce» non ¢ solo la rivelazione esterna, ma
anche la presenza interiore di Dio nell’anima. La mistica cristiana
parla spesso della «fiamma» o «luce» divina che abita nel cuore.
«Vediamo la luce» & 'esperienza di essere illuminati da questa luce
interiore. E un momento di profonda percezione spirituale, in cui
il contemplativo non solo «sa» di Dio, ma lo «vede» con gli occhi
dell’anima. Questa esperienza & un dono, non un’opera umana. E la
luce di Dio che ci permette di vederla, proprio come una lampada
illumina sé stessa e cio che le sta intorno. Uanima, immersa nella
luce divina, arriva a vedere la realta, sé stessa e Dio stesso in una
nuova, limpida prospettiva.

Tuttavia, in questa dinamica, & necessario precisare teo-
logicamente la prospettiva «cristocentrica» della manifestazio-
ne luminosa di Dio-agape. Il cristianesimo - la sua «genialita

22



salvifica» — riconosce che, senza Gesu Cristo, il Padre rimane un
mistero insondabile, un’entita di una luce cosi intensa che nes-
suno puo vederla e rimanere in vita. In Gest, pero, Dio si rende
accessibile e visibile. Gesu non solo parla di Dio, ma lo rivela con
la sua stessa persona, la sua vita, le sue opere e le sue parole. Gesti
e il «rivelatore»: le sue parabole, i suoi gesti di misericordia verso i
malati e gli esclusi, la sua stessa morte e risurrezione, sono la mani-
festazione concreta di chi ¢ veramente Dio. Il Padre é il «rivelato»:
cio che vediamo in Gesu (I'amore incondizionato, il perdono, la
compassione) ¢ cio che il Padre ¢ in essenza. Il Vangelo di Giovan-
ni esprime questo concetto in modo potentissimo: «Chi ha visto
me, ha visto il Padre» (Gv 14,9). Non ¢ una semplice analogia, ma
un’affermazione di identita. Non stiamo guardando una replica
o un’imitazione; stiamo guardando il volto stesso di Dio Padre,
riflesso perfettamente in Gesu. Riprendendo la nostra metafora,
possiamo pensare in questo modo: la luce del Padre ¢ la fonte ori-
ginale, immensa e incomprensibile; la luce di Gesii ¢ la stessa luce
del Padre che si ¢ fatta «visibile» e «accessibile» agli occhi umani.
Senza Gest, il Padre rimarrebbe in una luce inaccessibile, e il suo
amore resterebbe un’idea astratta. E guardando la luce di Gesu,
la sua vita e il suo sacrificio, che la luce del Padre, 'amore puro
e misericordioso, diventa comprensibile, tangibile e, soprattutto,
vivibile per noi.

x* % %

Se lo Spirito Santo ¢ la luce interiore, le nostre opere di amore
sono come il riflesso di quella luce. Ogni atto di carita, compiuto in
obbedienza all’insegnamento di Gesu - primo tra i quali proprio la
preghiera —, non ¢ solo un’azione benefica, ma un atto di testimo-
nianza che illumina il mondo intorno a noi. Queste opere non sono
semplici gesti, ma «luci» che brillano nelle tenebre dell’indifferenza
e dell’egoismo. Usiamo una bellissima metafora: il credente che
compie opere di carita accumula, per cosi dire, «luce». Questa luce

23



non si estingue, ma contribuisce a formare un «corpo incorrutti-
bile» che, nel momento della morte, risorgera «luminoso». Questa
¢ una visione profonda e consolante. Suggerisce che la nostra fede,
manifestata attraverso I'amore concreto, non solo da senso alla
nostra vita terrena, ma prepara la nostra anima per la vita eterna,
dove la luce della risurrezione trionfa definitivamente sulle tenebre
della morte. E un’immagine che unisce la nostra esperienza terrena
con la speranza ultraterrena, mostrando come ogni gesto di amore
e ogni atto di fede abbia un’eco che risuona nell’eternita.

D’altra parte, ¢’¢ un passaggio chiave per comprendere la rela-
zione tra la luce, la verita e le opere umane. In Giovanni 3,19-21 ¢
scritto: «E il giudizio e questo: la luce & venuta nel mondo, ma gli
uomini hanno preferito le tenebre alla luce, perché le loro opere
erano malvagie. Chiunque infatti fa il male, odia la luce e non viene
alla luce, perché le sue opere non vengano riprovate. Invece chi fa la
verita viene verso la luce, perché appaia chiaramente che le sue opere
sono state fatte in Dio». La Luce é gia venuta: Gesu non sta parlando
di una luce che arrivera in futuro, ma di una luce che ¢ gia presente
nel mondo, sé stesso. La venuta di Gesu e I'irruzione della luce di
Dio nella storia umana. Il giudizio non ¢ una condanna imposta da
Dio, ma il risultato di una scelta umana. Gli uomini si giudicano da
soli preferendo le «tenebre» (il male, I'ignoranza di Dio) alla «luce»
(la verita, 'amore di Dio). Lodio per la luce non ¢é casuale, ma & mo-
tivato dal timore che le proprie opere malvagie vengano «riprovate»
o smascherate. C’¢ allora bisogno di coraggio per «venire alla luce»:
chi «fa la verita» & colui che vive in modo autentico, coerente con
I'amore di Dio. Questa persona non ha paura della luce, anzi, «viene
verso la luce» proprio perché vuole che le sue opere siano visibili,
che sia chiaro che sono state compiute in comunione con Dio. Per-
cio la luce di Gesu non solo illumina il mondo, ma costringe ogni
persona a fare una scelta. E un richiamo potente a vivere in modo
trasparente e veritiero, accogliendo la luce che svela e, allo stesso
tempo, illumina il nostro cammino verso Dio.

24



x* % %

La Teologia in ginocchio, allora, si pud presentare come un
segmento significativo della Teologia sapienziale, perorata da papa
Francesco in Ad Theologiam promovendam: qui viene citata I’Idea
di Sapienza di Antonio Rosmini, per dire che «scienza e amore
stanno in circolo solido». La Sapienza le fonde, senza contraddi-
zione, ma piuttosto in un fecondo inaltrarsi reciproco: la scienza
¢ amore restando scienza, 'amore ¢ scienza restando amore, ma
I'una non ¢ senza l’altra. Da qui la possibilita di una Teologia in
ginocchio che sottolinea I'importanza della preghiera e dell’espe-
rienza spirituale personale nel processo di comprensione di Dio e
della dottrina religiosa. Non € una vera e propria scuola teologica
o un movimento formale, ma piuttosto un approccio alla teologia,
suggerendo che lo studio accademico, I’analisi critica dei testi e la
speculazione intellettuale non sono sufficienti per una compren-
sione completa della fede. La vera conoscenza di Dio, secondo
questa prospettiva, si ottiene solo attraverso la sottomissione umile
e ’'intimita che si stabiliscono nella preghiera. Una teologia, intesa
unicamente come un esercizio intellettuale, va superata. La «teo-
logia in ginocchio» sposta il focus dalla mente al cuore e dall’eru-
dizione all’esperienza vissuta della fede.

Proviamo a dirlo in forma poetica, come in una preghiera:

Della nuova Creazione

A te, o Dio, che nel Volto del Crocifisso
hai rivelato la tua misericordia infinita,
innalzo il grido della creatura

che riconosce la sua tenebra.

Le ombre del mio peccato sono fitte
e la colpa un abisso senza stelle.
Ma la tua Luce, spaccando il petto della terra

25



26

sul Legno della Croce,

ha vinto ogni notte.

Non respingermi dalla tua Presenza,

non spegnere in me il lume del tuo Spirito!

Lavami non con l’acqua dei riti,

ma col Sangue dell’Agnello immolato.
Purificami col fuoco di quel Costato aperto,
dove ’Amore ha bruciato ogni offesa.

Crea in me un cuore nuovo, o Padre:

non uno specchio opaco che riflette solo me,
ma una lampada trasparente,

accesa dalla Sapienza del tuo Figlio.

Rendimi un volto della tua Compassione,

un calore che sciolga il ghiaccio dell’egoismo,
una parola che porti il profumo del Perdono
nelle piazze ferite dell'umanita.

Allora la mia bocca cantera non la mia colpa,

ma la tua Luce che vince le tenebre.

Insegnerei ai cercatori smarriti

che la Speranza non ¢ un’idea, ma una Piaga luminosa,
e che la vera Sapienza

¢ inginocchiarsi sotto quella Luce

e lasciarsi rifare

dal’Amore che non fa calcoli.

Perché la Teoria piu alta

é un Cuore trafitto.

E la Sapienza piii profonda

é un «Miserere» trasformato in «Gloria».



Questo testo non ¢ un semplice lamento, ma il manifesto di un
[luminismo radicalmente diverso, un Illuminismo cristico: non
un progetto dell'uomo che eleva sé stesso con la ragione, ma un
accogliere la Rivelazione di una Luce che discende. Mentre I'Tllu-
minismo secolare proclama l'uscita dell'uvomo dallo stato di mi-
norita mediante il solo uso della propria intelligenza, questo grido
riconosce che la vera minorita é il peccato — Popacita del cuore che
si chiude all’Amore e offusca I'intelligenza. Lunica uscita autentica
da questa tenebra non ¢ l'auto-affermazione, ma l'accoglienza di
una Luce donata.

La Luce di Cristo illumina le tenebre interiori: la vera «oscurita
da sconfiggere» non ¢ solo I'ignoranza esteriore, ma il male e I’e-
goismo dentro il cuore umano. La croce, come «petto della terra
spaccato», ¢ ’evento in cui Dio stesso irrompe nella storia per
curare questa oscurita esistenziale. Non ¢ una filosofia, ¢ un fatto
di Luce che redime la carne.

La Ragione é illuminata dalla sapienza dell’Amore: non rinnega
'intelligenza; la si vuole rinnovata: «Rendimi un cuore-lampada,
trasparente alla Sapienza del tuo Figlio». E la richiesta di una ra-
gione che non sia solo calcolante e autonoma, ma umile, accogliente
e redenta — una ragione che sa «inginocchiarsi» davanti al Mistero
dell’Amore crocifisso per essere finalmente illuminata sul senso
vero dell'uomo.

La Solidarieta é come il frutto piu prezioso di questa Luce: mentre
I'Tlluminismo secolare costruisce diritti (spesso affermati solo sulla
carta e poi calpestati miseramente); quello cristico, partendo dalla
Luce ricevuta, genera compassione attiva. Allora, ecco il grido: non
si & illuminati per sé, ma per essere «calore che scioglie il ghiaccio»,
«parola che porta il profumo del Perdono». La teologia sapienziale,
dopo essersi inginocchiata, esce per servire 'umano ferito.

La Speranza si esercita contro ogni disincanto. Lottimismo
secolare, di fronte alle tragedie della storia, spesso naufraga nel
disincanto. La luce della croce, invece, non nega il male (lo affronta
in pieno, morendoci dentro), ma lo trasforma dal di dentro con la

27



forza del perdono. E una Luce che non ignora I’abisso, ma lo illu-
mina dall’interno, offrendo una speranza che non é illusione, ma
fiducia incrollabile in un Amore piti forte della morte.

In definitiva, I«Illuminismo cristico» non ¢ trionfalismo della
ragione, ma servizio della Luce. E l'umile e coraggioso proposito
di entrare nell’agora del mondo non con le armi di una dialettica
invincibile, ma con la lampada vulnerabile di un cuore purificato,
per testimoniare che il problema ultimo dell’'uomo non é I’ignoran-
za, ma la solitudine nel peccato - e che la soluzione ultima non &
un’idea, ma un Incontro con un Volto trafitto che dice: <Nemmeno
la tua tenebra ¢ piu forte del mio amore».

28





