
5

Introduzione

Chi non conosce – anche al di là della propria esperien-
za di fede – il pio esercizio della Via Crucis che scandisce i 
venerdì delle settimane di Quaresima, fino a portarci alle 
celebrazioni del Triduo Pasquale, centro di tutto l’anno 
liturgico? Chi non ha veduto, anche solo per curiosità, 
una delle solenni Via Crucis presiedute dai Pontefici a 
Roma presso il Colosseo? Senza trascurare tutti coloro 
che, piccoli e grandi, vi hanno preso parte almeno una 
volta nella vita, così da mediare la propria partecipazione 
di fedele al primo momento dell’evento pasquale e fissar-
ne i contenuti nella sua coscienza di membro del popolo 
di Dio (come afferma il Direttorio su pietà popolare e 
Liturgia. Principi e orientamenti al n. 153).

Ecco, a partire dal 1988 – sviluppandosi dapprima 
nell’ambito della famiglia religiosa dei Salesiani – si è 
concretizzata un’analoga forma di preghiera che, riper-
correndo le tappe degli incontri del Crocefisso Risorto 
coi suoi discepoli fino a Pentecoste, vuole condurre noi 
pure a vivere da «risorti» col Signore Gesù.

Una vita nuova che, attraversando il mistero del do-
lore, lo colma di significato e lo trasforma in cammino 
per la gloria; itinerario in cui la gioia, la liberazione e la 
speranza sono i doni pasquali del Risorto. E chi più di 
coloro che hanno incontrato il Maestro dal mattino di 
Pasqua in poi possono testimoniare la novità di vita che 



6

è scaturita da quel primo giorno dopo il sabato? Ecco, 
la Via Lucis vuole condurci, passo passo, da quel quel 
giorno – poi divenuto la Domenica, «dies Domini» – 
fino alla Pentecoste per immergerci nell’esperienza 
di coloro che furono i testimoni scelti da Dio, avendo 
mangiato e bevuto con Gesù dopo la sua risurrezione 
dai morti (cf At 10,41). Entrare in dialogo con loro e 
comprendere come abbiano potuto essere trasformati 
da pavidi seguaci del Nazareno, in annunciatori forti e 
coraggiosi del Cristo risorto, anche a prezzo della pro-
pria vita. In un mondo come il nostro, ancora troppo 
segnato dall’arroganza e dalla prepotenza del male, po-
tremo anche noi essere testimoni credibili del bene che 
sconfigge il male, dell’amore che disarma l’odio, della 
vita che vince la morte, solo se lo Spirito del Risorto ci 
pervaderà mente, cuore e anima.

Dopo aver avuto la grazia di scrivere la Via Lucis per 
il Giubileo degli Adolescenti del 2025 – seppure in una 
forma ridotta rispetto alle 14 stazioni classiche, visti i de-
stinatari –, il presente libro vuole offrire uno strumento 
per la preghiera, sia personale che comunitaria, in vista 
di una rinnovata gioia pasquale che infonda coraggio, 
forza e speranza a ognuno di noi, spesso affaticati dal 
vivere in una società segnata sovente da una «cultura 
di morte» fine a sé stessa. Attraverso l’incontro coi te-
stimoni della risurrezione, corroborati dallo Spirito del 
Risorto, potremo divenire artefici di un mondo nuovo, 
promotori di una «cultura di vita», annunciatori della 
Speranza che non delude – nonostante tutti i profeti di 
sventura e morte – perché l’amore di Dio è stato riversato 
nei nostri cuori (cf Rm 5,5) in Cristo morto e risorto.



I stazione

LA RISURREZIONE DI GESÙ



8

Il cammino della conversione

Ti adoriamo, o Cristo, e Ti benediciamo.

Perché con la tua Resurrezione hai acceso 
la Speranza.

+ Dal vangelo secondo Matteo	 28,1-6

Dopo il sabato, all’alba del primo giorno della settima-
na, Maria di Màgdala e l’altra Maria andarono a visitare la 
tomba. Ed ecco, vi fu un gran terremoto. Un angelo del 
Signore, infatti, sceso dal cielo, si avvicinò, rotolò la pietra 
e si pose a sedere su di essa. Il suo aspetto era come folgo-
re e il suo vestito bianco come neve. Per lo spavento che 
ebbero di lui, le guardie furono scosse e rimasero come 
morte. L’angelo disse alle donne: «Voi non abbiate paura! 
So che cercate Gesù, il crocifisso. Non è qui. È risorto, 
infatti, come aveva detto; venite, guardate il luogo dove 
era stato deposto. Presto, andate a dire ai suoi discepoli: 
“È risorto dai morti, ed ecco, vi precede in Galilea; là lo 
vedrete”. Ecco, io ve l’ho detto»

Tornate a me 
– oracolo del Signore degli eserciti –
e io tornerò a voi,
dice il Signore degli eserciti (Zc 1,3b).



9

Anno 787 dalla fondazione di Roma.
Nell’ampia distesa della Giudea, tormentata pro-

vincia dell’impero di Cesare, sotto il cielo opaco di 
un destino imperscrutabile, un centurione romano 
vagava, la sua figura un’ombra solitaria in un mondo di 
tumulto. Egli era stato un tutore dell’ordine, un braccio 
dell’impero a servizio di Tiberio Cesare Augusto, sot-
to il comando del procuratore Ponzio Pilato. Eppure, 
quella che un tempo era stata una certezza granitica, 
si era ora frantumata in mille schegge di riflessione.

I suoi giorni erano stati tessuti di battaglie, un inno 
alla grandezza e alla gloria di Roma. Ma, nell’eco di 
ogni scontro, si era insinuata una domanda che nessu-
na vittoria poteva sopire: era forse la mera imposizione 
di un’idea di civiltà il pretesto per scatenare guerre 
contro genti diverse? Egli aveva imparato che, al di là 
delle molteplici lingue e delle innumerevoli tradizioni, 
risiedeva sempre lo stesso sguardo, lo sguardo dell’uo-
mo e della donna che lottano, soffrono e sperano, in 
un’eterna danza per la sopravvivenza.

Vi erano stati giorni in cui il centurione si ritirava 
nell’accampamento, l’anima velata da una profonda de-
lusione. Per chi, per cosa stava davvero combattendo? 
La morte, in più di un’occasione, gli aveva sfiorato il 
volto, un’ombra minacciosa che lo accomunava a tutti 
gli uomini, votati al medesimo tragico destino. E da 
quel profondo abisso dell’intimo sgorgavano interro-
gativi, incessanti e tormentosi. A volte la paura lo aveva 
avvolto come un sudario, sussurrandogli l’inutilità di 
ogni sforzo. Ma poi, il fragore della battaglia aveva 
squarciato il silenzio, disperdendo le domande nell’ur-



10

genza del presente. Il cammino lo aveva condotto ai 
confini del mondo conosciuto, a quel limite estremo 
dove ogni speranza sembrava spegnersi. Non impor-
tava quanto lontano si spingessero i confini; prima o 
poi, ogni cosa giungeva al suo termine. Tutto in questo 
mondo è limitato, votato alla fine, alla morte. Essa cor-
reva agile lungo il filo della sua spada, e il motto antico, 
«mors tua vita mea», era divenuto il respiro di ogni 
giornata, sia dentro che fuori il campo di battaglia. Ma 
fu proprio lì, ai margini dell’impero, alla fine di ogni 
cieca fiducia, che tutto si trasformò.

Sull’altura del Golgota, dinanzi alla morte di un uo-
mo che tutti avevano voluto crocifiggere, il Nazareno, 
egli conobbe una rivelazione sconvolgente: una via di-
versa era possibile. Lì apprese che la vendetta può essere 
disarmata dal perdono, che le contese si estinguono 
nella pace, e che l’odio può essere vinto dall’amore.

 Aveva visto morire innumerevoli uomini, ma in 
quella morte, in quel volto del Nazareno, egli riconobbe 
il volto stesso di Dio. Con le parole che gli sgorgarono 
dal profondo, disse, vedendolo spirare in quel modo 
così singolare: «Davvero costui era Figlio di Dio». Co-
me centurione a capo della guardia, egli fu testimone 
della sua morte, ai piedi della croce. Fu lui a trafig-
gergli il costato, e da quella ferita sgorgarono sangue 
e acqua, come una sorgente inattesa nell’aridità della 
vita. La vittoria dell’amore, agli occhi di molti, appari-
va come una sconfitta, sepolta nella polvere della terra. 
Ma, all’alba del giorno dopo il sabato, un terremoto 
scosse le fondamenta della sua comprensione. I soldati, 
posti a custodia del sepolcro, tornarono sconvolti dal 



11

racconto di quanto accaduto. Un sisma aveva rotto i 
sigilli, ribaltando la grande pietra, e il sole, sembrava, 
non era sorto all’orizzonte ma dall’interno di quel tu-
mulo di morte. Tramortiti e terrorizzati, non avevano 
potuto che constatare il vuoto, correndo a dare l’allar-
me. Si vociferava di discepoli che avevano trafugato il 
corpo, ma l’idea di un manipolo di pescatori giudei in 
grado di cogliere impreparate le guardie di Roma suo-
nava come una menzogna imposta dal Sinedrio. Ed al-
lora, la verità del Golgota si fece chiara: sebbene possa 
sembrare avere la meglio, se vi è amore, la morte non 
può trattenere la vita. Essa risorge, sempre, comunque. 
E in questa risurrezione, l’anima del centurione trovò 
la sua pace, un eco poetico che risuonava nella vastità 
del suo Spirito.

Cosa si cela, in fondo, oltre il velo della morte? Re-
denzione, perdono, vita, risurrezione. E, come forse 
mai aveva provato in vita sua, il soldato romano ebbe 
pace.

Signore Gesù, crocefisso e risorto,
quante battaglie insanguinano ancora il mondo di oggi
e la pace appare sempre più una chimera,
un sogno, una utopia per illusi.
Tutto corre sul filo della lama,
anche quando il combattere
lo si fa con la lingua o l’economia
piuttosto che con le armi.
Le grandi guerre cominciano coi piccoli conflitti
per i quali non è necessario andare poi molto lontano
perché si generano nel cuore dell’uomo.



12

Ognuno difende quanto possiede
anziché promuovere quanto
appaga la sua vita di senso.
E poco importa se siamo soldati
o guardie a custodia,
come fu il centurione al sepolcro.
Prima o poi la vita irrompe
e ribalta gli scenari, apre nuovi orizzonti,
dischiude nuove strade
togliendoci dapprima le nostre precarie certezze
e sospingendoci, appresso, alla ricerca di una strada
che conduca alla gioia, alla gratuità,
all’amore: unica arma che vince la morte.
Donaci, o Signore risorto,
di saperci lasciare interrogare dagli eventi della storia,
sapendo cogliere le opportunità
per spezzare le spade e farne aratri,
le lance renderle falci,
cosicché una nazione non alzi più la spada contro un’altra
e non s’imponga più l’arte della guerra (cf Is 2,4).
Dacci di percorrere il cammino
della conversione del cuore
per conseguire una pace «disarmata e disarmante», 
(Leone XIV)
vero dono della tua risurrezione.


